

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

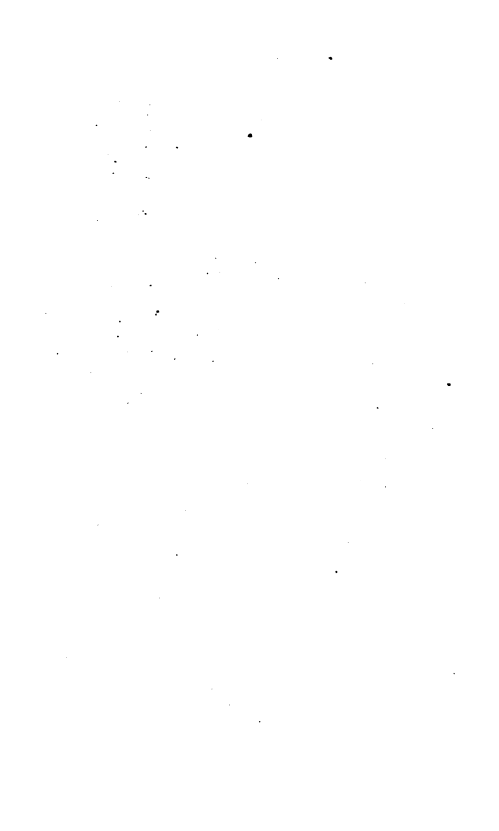
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/















14.

Die

# spekulative Theologie

ber Gegenwart

thitifd belendtet

DOIL

6. Minget.

Cothen, 1881.

Verlag son Blo Schulze,



### Die

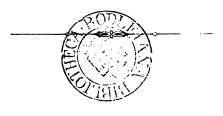
# spekulative Theologie

## der Gegenwart

tritisch beleuchtet

pon

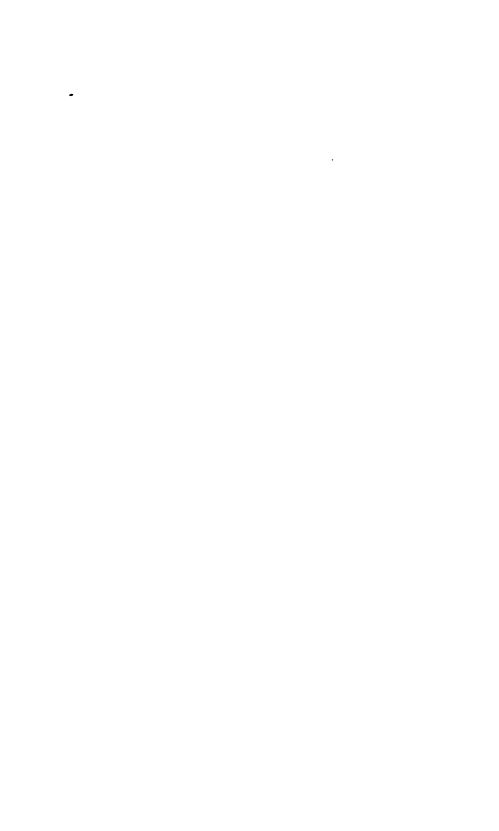
Ø. Alügel.



**Cöthen, 1881.** Berlag von Olio Schulze.

265

j. 288



# Inhalt.

| Der Monismus und die Theologie.                                 | Seite | 1-44.                   |
|-----------------------------------------------------------------|-------|-------------------------|
| Die philosophischen Gründe bes Monismus.                        | ,,    | 5.                      |
| Die theologischen Gründe bes Monismus.                          | ,,    | 30.                     |
| Der Monismus und die negative Theologie.                        | ,,    | 45—124.                 |
| Biebermann.                                                     | ٠,,   | 49-72.                  |
| D. Pfleiderer.                                                  | "     | <b>72</b> — <b>95</b> . |
| Lipfius.                                                        | "     | 95—119.                 |
| Der Monismus und die positive Theologie                         |       |                         |
| (Apologetit).                                                   | "     | 125-229.                |
| Ebrard.                                                         | ,,    | 150-188.                |
| Dorner und Frank.                                               | "     | 188—229.                |
| Der Neufantianismus und die Theologie.                          | ,,    | 230 - 271.              |
| Ritschl.                                                        | ,,    | 242-259.                |
| Hermann.                                                        | "     | 259-272.                |
| Die realistische Metaphysik und die Theologi Gott und die Belt. | e. "  | 296-367.                |
|                                                                 | ,,    | 323.                    |
| über organische und mechanische Beltanichau                     | =     |                         |
| ung.                                                            |       | 368-387.                |
| Namenverzeichnis.                                               | ,,    | 388—392.                |



### Der Monismus und die Theologie.

📭 giebt gewisse Begriffe, welche allen Wissenschaften gemeinsam sind; eine jede operiert mit ihnen, teils indem sie dieselben erzeugt, teils sie benutt oder bearbeitet, um ver= mittelft derfelben die Welt aufzufassen, zu erklären und zu Solche Begriffe sind 3. B. die vom Sein und beurteilen. Werden, Thun und Leiden, von Ursache, Wirkung und Zweck, von Beränderung und Bewegung, Materie, Leben und Geift, ferner die Begriffe bom Nüplichen, Angenehmen, Schönen, Wahren, Guten u. s. w. Diese und ähnliche Begriffe gehören zwar zu den allergeläufigsten, sind aber barum nicht die klarsten, fie sind vielmehr die alte jedoch nie alternde Plage der Wiffen-Man kann versuchen, sie als vollkommen bekannt und jedermann verständlich vorauszuseten, aber nicht mehr an sie denken und denkend sie zu untersuchen, wäre der Tod Denn das hieße Berzicht leisten auf ein ge= alles Denkens. ordnetes, widerspruchsfreies und in sich zusammenhängendes Denken, und fich begnügen mit ganz populären, durch allerhand Zufälligkeiten entstandenen, durch bloß mechanische Ideen= association verbundenen Vorstellungen. Hingegen ist es von jeher als Aufgabe der Philosophie betrachtet worden, jene Begriffe zu bearbeiten. Aber nicht jede Meinung über das, was dieselben bedeuten, oder gar der bloße Gebrauch der ent= sprechenden Worte ist Philosophie. Diese ist vielmehr nur da

Blugel, Die fpefulative Theologie.

vorhanden, wo man mit Verzichtleistung auf jede Willfürlichfeit im Denken, auf jeden Ginfall, der schneller und angenehmer, als das regelmäßige Forschen zum Ziel zu gelangen wähnt, wo man mit hingebung an die notwendige Folge der Gedanken ein wirkliches und allgemeingiltiges Wiffen von dem wahrhaft Seienden und dem wahrhaft Wertvollen anstrebt. Nur da ist Philosophie oder wissenschaftliche Bearbeitung der Wäre nun die menschliche Kraft stark genug, um sich zugleich in die Weite und in die Tiefe hin auszudehnen, so sollte jede einzelne Wissenschaft, die ja gar nicht ohne die genannten Begriffe operieren kann, die Philosophie, als ihre notwendige Ergänzung, aus sich heraus erzeugen. Aber die= selbe Beschränktheit, welche allenthalben die Arbeit zu teilen nötigt, welche das Wiffen in Wiffenschaften spaltet, hat von ihnen allen die Philosophie getrennt, als die Bearbeitung der Begriffe, durch welche wir die Welt auffassen, erklären und Insofern bedarf auch die Theologie der Philobeurteilen. sophie und ist thatsächlich stets von der jeweiligen Philosophie abhängig gewesen. Das ist auch an sich kein Vorwurf. Gerade die Versuche, die Theologie unabhängig von der Philosophie zu machen, also die Bearbeitung der ihr zugehörigen philosophischen Begriffe selbst zu übernehmen, hat die Notwendigkeit einer Verbindung der Theologie mit der Philosophie nur noch einleuchtender gemacht. Denn eine einseitige theologische Bearbeitung jener allgemeinen Begriffe geschah gar oft mit völlig unzureichenden Mitteln ober in einem bestimmten Sinne nach blogen Nütlichkeitsrücksichten auf gewisse im voraus fest= stehende Resultate gerichtet und verlor so in jedem Falle ihren wissenschaftlichen Charakter.

Gleichwohl sind nicht unerhebliche Gründe vorhanden, warum die Wissenschaften und so auch die Theologie sich von der Philosophie loszulösen gestrebt haben. Dazu giebt vor allem die Mannigfaltigkeit der philosophischen Systeme Ver-

In der That scheint die Vielheit der einander bekämpfenden und sich gegenseitig ausschließenden philosophischen Shfteme viel zu groß, als daß man der Philosophie als folcher die Bearbeitung jener Begriffe anvertrauen und die Resultate als wissenschaftlich gesichert annehmen könnte. Allein Die Verschiedenheit ber philosophischen Systeme scheint größer In Wahrheit ist nicht allein der Kreis der philo= als fie ist. sophischen Begriffe ein verhältnismäßig enger, sondern auch die Methoden und die Resultate derfelben haben sich im Grunde genommen nur zwischen wenigen Grundsäten bin und her bewegt. Sinfichtlich ber Metaphyfik, welche bic Erklärung der allgemeinsten Erfahrungsformen anstrebt, hat es sich von jeher hauptsächlich darum gehandelt, ob nur Ein Seiendes ober beren mehrere anzunehmen find und, mas damit zusammenhängt, ob das Werden oder das Sein als Grundbegriff hinzustellen ift. Erftere Richtung führt ben Namen Monismus, die andere Pluralismus bezw. Ato-Eine dritte Richtung, nämlich der mistik oder Monadologie. Empirismus, bezw. Rriticismus ober Stepticismus, fieht von jeder Metaphysik als einer unmöglichen und unnötigen Wiffenschaft ab.

Demnach handelt es sich auch für die spekulative Theoslogie hauptsächlich darum, ob sie als metaphysische Basis den Monismus oder den Pluralismus annimmt oder jede Entscheidung in dieser Beziehung abweist und also dem Kriticissmus huldigt. Im Folgenden soll nun das Verhältnis der spekulativen Theologie zu diesen drei verschiedenen philossophischen Richtungen erörtert werden. Dabei wird sich zeigen, daß dieselbe sich mit wenig Ausnahmen dem Monismus angesschlossen hat.

Doch ehe wir die Gründe angeben, warum dies geschehen ist, möge noch zuvor der Begriff des Monismus einigers maßen in's Licht gesetzt werden. Unter Monismus versteht

man in ber Regel einen substantiellen Monismus also bie Anficht, baf es nur Gin Seiendes gebe, aus welchem alles Gegebene erklärt werben foll, und welches als lette Substanz allem Gegebenen zum Grunde liegt. Dieses ist der historische Begriff vom Monismus und biefen werden wir im Folgenden mit diesem Worte verbinden. Zum andern wird nicht felten auch die Ansicht Monismus genannt, wonach zwar viele lette Elemente ober Atome, diese aber alle untereinander als von derfelben Qualität angenommen werden. zuweilen der Materialismus, der sich auf die eben angedeutete Theorie stütt, und also Leib und Seele als Produkte der Bechselwirkung berselben gleichen Befen betrachtet, als Monismus bezeichnet. Drittens wird bieser Name auch im Sinne eines methobischen Monismus gebraucht. Im Gegensat nämlich zu ber Meinung, welche Veränderung ober Werden ohne Ursache annimmt, sei es überall, sei es nur für einzelne Gebiete, 3. B. für das Geschehen im Organismus und in der Seele, behnt die andere Ansicht ben Grundsatz ber ftrengen Rausalität auf alles Geschehen ohne jede Ausnahme aus und gewinnt so eine einheitliche Weltanschaung, welche eben auch zuweilen Monismus heißt, wiewohl fie im eigentlichen Sinne burchaus pluralistisch ist. Endlich nennt sich auch ganz ohne Rücksicht auf das lette metaphysische Substrat der Materie die an Darwin sich anlehnende Descendenztheorie Monismus. weil sie alle organischen Formen aus Einer Urform zu er= flären versucht.

Wie schon gesagt, werden wir nur die erste Form des Monismus als eines substantiellen mit diesem Namen bezeichsnen, wie er ja auch als solcher von den Theologen zumeist verwendet worden ist.

Fragen wir nun nach den Gründen, warum die Theoslogie von jeher gerade dem Monismus gehuldigt und den Pluralismus abgewiesen hat, so sind diese teils allgemeiner,

teils spezieller Art. Erörtern wir zunächst die erstern, welche nicht allein für die Theologie, sondern ebenso sehr für die Philosophie bestehen und dem Monismus gar häusig ein Übergewicht über jede andere Ansicht verschafft haben. Diesselben sind teils psychologischer und logischer, teils ästhestischer, teils metaphysischer Natur.

### Die philosophischen Gründe des Monismus.

Buvorderft die psychologisch = logischen Grunde. Der Monismus ist die Philosophie des natürlichen Menschen sowohl in den populären als in den bloß gelehrten Formen bes Denkens. Es ist bekannt, wie gang ohne unser Buthun alles gleichartige in der Seele verschmilzt, und die einzelnen Vorstellungen sich zu Gesammtvorstellungen und dann zu allgemeinen Begriffen verbinden. Die Begriffe gravitieren von selbst zum Allgemeinen und spiten sich zu Einheiten zu. Überall ist die Synthese, die Verbindung der Vorstellungen und Begriffe das Natürlichste, deren Trennung aber meist erst bas Werk absichtlichen Denkens. Darum find in allen Wiffenschaften Verwechselungen, falsche Analogien, voreilige Verall= aemeinerungen die natürlichen Feinde eines logischen Denkens. Qui bene distinguit, bene docet, lautet beshalb die alte Regel. Indes nicht allein das naturwüchsige, auch das gelehrte Denken ist vorzugsweise auf Bildung allgemeiner Begriffe gerichtet, benen die einzelnen, konkreten Begriffe subordiniert find, welche wiederum mit einem Blick von dem ihnen übergeordneten Begriffe aus überschaut werden. Je mehr nun der ganze Gebankenkreis logisch nach Makgabe der Abstraktion geordnet ist. um so mehr nimmt er die Gestalt einer Byramide an, die in eine Spite ausläuft.

In diesen natürlichen psychologischen und dann absichtlich logisch geordneten Borgängen hat der sogenannte Einheits=

trieb seine Wurzeln. Man glaubt sich mit seinen Gedanken nicht eher zufrieden geben zu können, als bis für alle Gedanken Ein höchster, allgemeinster Begriff gefunden ist, welcher das einzelne umspannt.\*)

Aber wenn dieser Trieb zur Einheit nun auch die natürsliche Tendenz der Gedanken ist, muß dies auch das Bershältnis der Sache sein? Wenn wir nicht umhin können, unseren Begriffen eine gewisse einheitliche Spitze zu geben, liegt darin eine Berechtigung zur Annahme, daß auch für die realen Dinge diese Ordnung besteht?

Es ist sehr wichtig, diese Frage sich deutlich zu machen und ben Unterschied zwischen Denten und Erfennen zu fassen, damit die logischen Berhältnisse unter den Begriffen nicht verwechselt werden mit den realen Verhältnissen unter Nichts ist freilich natürlicher als diese Verden Dingen. wechselung. Wie das primitive Denken Komplexe unserer subjektiven Empfindungen für reale Abbilder der Dinge selbst nimmt und also die bestimmte Farben= oder Behörs= oder Geruchsempfindung als eine ebenso beschaffene objektive Quali= tät den betreffenden Dingen selbst zuschreibt, so auch alle Beziehungen, welche unter den Begriffen bestehen, als Ber-- hältnisse unter ben Dingen selbst. Diese mangelhafte Diftinktion, welche Beziehungen der Vorstellungen, ja sogar der Worte und Namen für reale Beziehungen in der objektiven Welt hält, ift eine der fruchtbarften Quellen des Aberglaubens. Warum meint der Abergläubische 3. B. sterben zu muffen, wenn er zufällig das Henkerschwert berührt hat? weil er die

<sup>\*)</sup> In biesem Sinne rebet Kant von einer architektonischen Natur ber Bernunst (R. d. x. B. 376) und bemerkt, daß auch in der blindesten Bielgötterei bennoch ein Funken des Monotheismus durchschimmere, wozu nicht Nachdenken und tiese Spekulation, sondern nur ein nach und nach verständlich gewordener Gang des gemeinen Berstandes hinsführe.

Berknüpfung ber Gebanken für eine reale Berknüpfung ber Dinge selbst ansieht. Aber nicht nur im vobulären Denken auch im philosophischen spielt diese Verwechselung eine große Rolle; sie ist so alt wie die Philosophie selbst. Dieser verhängnisvolle Frrtum als seien die logischen Verhältnisse ein Abbild ber realen, leitete die Bythagoreer bei ihrer Bahlenlehre, die Eleaten bei Bestimmung der realen Brädifate des Absoluten: Blato findet in den allgemeinen Begriffen bas wahrhaft Seiende, Aristoteles sieht die Materie und die Form d. h. genus und differentia für Ursachen der durch Begriffe gebachten Dinge an.\*) Der ganze Reuplatonis= mus, Spinozismus und absolute Idealismus find zum größten Teil nichts weiter als eine in das Metaphysische übersette Logit, unternommen in der Meinung, ein logisch aufgeführtes Begriffsgebäude habe auch den Wert eines Systems ber Erkenntnis, ber Zusammenhang in bemselben sei auch ber reale Ausammenhang, der höchste Allgemeinbegriff sei deshalb das absolut Seiende und zugleich die absolute Ursache, das absolut Gute und absolut Schöne.

Besonders interessiert uns hier der Zug des Monismus, daß der höchste Allgemeinbegriff eben als solcher für das absolut Seiende genommen wird. So stellt sich, wenn die ersten Regungen der Spekulation erwachen, alsbald der Trieb ein, nur Ein Prinzip anzunehmen.\*\*)

Ebenso scheint die alte chinesische Lehre die beiben Prinzipien Yang und Yn dualistisch einander entgegengeset zu haben, etwa wie

<sup>\*)</sup> Thilo: Rurze pragmatische Geschichte ber Philosophie. 1880. I. 300.

<sup>\*\*)</sup> Auch in den Religionen, selbst den ursprünglich dualistischen, macht sich dieser Einheitstrieb geltend, wenn sich ihrer die Spekulation bemächtigt. So ist die Religion der Parsi's ein ursprünglicher Dualismus, aber eine spätere Spekulation war bemüht, die beiden Prinzipien Ahura-mazda und Angro-maingus als Emanationen aus Einer Monas Zrvana akarana (unendliche Zeit) darzustellen. Bergl. Spiegel: Die Lehre von der unendlichen Zeit bei den Parsen in der "Zeitschrift der beutsch-morgenländischen Gesellschaft." 1851. V. S. 221.

Zwar ist die allererste Betrachtung der Welt pluralistisch, sie nimmt die mancherlei Erscheinungen der täglichen Ersahrung so an, wie sie gegeben sind, ohne über dieselben weiter nachsudenken, sogar die Traumbilder werden anfänglich für Realistäten angesehn. Hingegen pflegten die ersten spekulativen Regungen monistisch gerichtet zu sein. So die ersten philossphischen Versuche der ionischen Physiologen, des Herastlit, der Eleaten; auch dei Plato absorbiert konsequenter Weise das Gute, welches allen Ideen das Sein erteilt, alle Realität für sich; und ebenso ist der rovs des Aristoteles das allein absolut Reale, durch dessen Wirkung das Andere aus der Wöglichkeit zur Wirklichkeit erhoben wird.

Auch die Beweise, welche namentlich die Cleaten für die Annahme nur Eines Absoluten anführen, laufen auf die Berwechselung logischer mit realen Prädikaten hinaus. Denn aus der entgegengesetzten Annahme, daß nämlich Vieles ist und jedes der Seienden absolut ist, folgern sie irrtümlicher Weise, daß damit in das Wesen dieser Vielen eine Negation hineinkomme, weil eines nicht das andere ist. Diese Negation liegt indes nur in unserm Denken, welches die Vielen mit einander vergleicht, auseinander bezieht und dabei urteilt, eins sei nicht das andere; das ist eine Negation, welche die Seiens den selbst nicht im mindesten angeht. Ein reales oder absos

activ und passiv, Kraft und Stoff, Himmel und Erde. Aber als ein besonderes Berdienst Tschuhi's, des Philosophen, wird es gerühmt, den Dualismus zu einem Monismus gestaltet zu haben, indem als Urgrund eine Indisserenz jener beiden Prinzipien angenommen ward. S. Wuttke: Geschichte des Heidentums. 1853. II. 11 ff.

Ebenbahin gehört bie Lehre von ber egyptischen Biereinheit. S. Röth: Geschichte ber abendländischen Philosophie. 1846. I. 133 ff.

über ben henotheismus ber Indogermanen f. Asmus: Die indogermanische Religion. 1875. I. 130.

über ben Monotheismus ber Griechen f. Beller: Der Monismus ber Griechen.

lutes Wesen verliert durchaus nichts an seinem Sein, dadurch daß neben ihm noch andere absolute Wesen sind, und daß diese ihrer Qualität nach verschieden, also nicht einander gleich noch mit einander identisch sind. Gleichwohl beruht der einzige logisch versuchte Beweis des Monismus auf dem Sophisma determinatio est negatio, daß nämlich das wahrshaft Seiende aushöre, absolut positiv zu sein, wenn es noch ein zweites oder drittes neben sich habe, welches es selbst nicht ist; daß es vielmehr, wenn es ohne Negation absolut positiv gedacht werden solle, als einzig und eines gedacht werden müsse. Es ist wiederum die ganz populäre Ansicht, welche ein Ding als unvolltommen, also mit Negationen des haftet ansieht, wenn es Sigenschaften nicht hat, die an andern Dingen wahrgenommen werden, und die man wohl auch in jenem gesucht aber nicht gefunden hat.

Auch in der Unterhaltung geschieht es wohl, daß wenn man eine Vielheit von Atomen als das Absolute bezeichnet, erwidert wird: also doch eine Einheit, denn alle jene Elemente sind eben darin eins, daß sie Atome sind; das Atom ist also das eine Prinzip. Hier ist sehr deutlich zu erkennen, der Umstand, daß jene Elemente unter dem einen Namen Atom zusammengesaßt werden, gilt als ein einheitliches reales Band der Wesen selbst, welche es doch in Wirklichkeit gar nichts angeht, ob sie einerlei Benennung führen.\*)

Endlich hat die Meinung, daß das Denken ein genaues Abbild des Realen sei, eine große, viele bestechende Bequem = lichkeit an sich, indem sie auf die leichteste Weise eine Erskenntnis der Welt bietet. Denn sie lehrt: wie wir die Welt denken, so ist sie. Was wir im Denken als erstes und höchstes setzen, ist dieses auch in Wirklichkeit. Ja, wenn hier

<sup>\*)</sup> Einen gang ahnlichen Schluß bei Anfelm f. Thilo: Rurze pragmatische Geschichte ber Philosophie. 1880. II. 4.

einigermaßen monistisch versahren wird, daß also auch im letzten Grunde Denken und Sein identisch ist, wie es sein muß, wenn überhaupt nur Ein Prinzip angenommen wird, dann stellt sich sogar der Schein einer absoluten Erkenntnis der Welt ein, denn dann ist die Welt nur eben das, als was wir sie denken. Die Selbsterkenntnis des Geistes ist zugleich die Erkenntnis des innersten Wesens der Welt, in welcher der Geist eben sich oder seine Setzung erkennt.

Das sind etwa die logisch-psychologischen Gründe, warum ein unbewachtes Denken leicht in den Monismus gerät. Ersörtern wir jetzt die ästhetischen, wozu wir im weitern Sinne auch die sittlichen und religiösen rechnen.

Nur sehr allmählich erheben sich die Bölker und Indi= viduen auf die Stufe eines objektiven Denkens, welches sich rein sachlich nur und ausschließlich nach dem Inhalt des Gedachten richtet, und sich nirgends bestimmen läßt durch zufällige Verbindungen, in welchen das Gedachte mit andern Einem Rinbe Gebanken, Gefühlen ober Strebungen steht. ift es unmöglich, ben rein objektiven Begriff vom Zucker zu gewinnen, unaufhörlich drängen sich zu dieser Vorstellung Gefühle und Begehrungen, welche damit verknüpft sind. Darum sagt man wohl von Kindern und Frauen, sie denken mit dem Herzen und meint damit, sie richten sich in ihrem Denken nicht immer nach rein sachlichen, objektiven Gründen, sondern auch nach subjektivem Belieben, nach zufällig erregten Gefühlen und Wünschen. Das ist überhaupt der Standpunkt eines primitiven Denkens. Alles Vorstellen und alles Denken ist bei Kindern und Naturvölkern begleitet von einer ungleich größern Aufregung der Gefühle, als bei uns. Vorstellungen, die uns ganz gleichgiltig laffen, für uns ein rein theoretisches Interesse haben, sind bei jenen nicht selten von heftigen Affekten begleitet, die selbst den Leib in starke Mitleidenschaft ziehen. Den rein theoretischen Standpunkt, ber eben die Gedanken rein

nach ihrem Inhalt betrachtet, verbindet und trennt und alle zufälligen Berbindungen als zufällig erkennt und im Denken bei Seite läßt, ersteigen Bölter und Individuen, wenn sie ihn überhaupt erreichen, nur sehr allmählich. Während die alten flassischen Bölker in Schilderung der subjektiven Seite der Menschen, was Gefühl und Willen angeht, uns mindestens ebenbürtig find,\*) haben sie fich in vielen Stücken nie bis zu einem rein sachlichen, objektiven Denken erhoben; und zwar darum nicht, weil sie es nicht vermochten, Vorstellungen zu trennen, welche entweder in der Regel oder immer mit einander verknüpft sind. Gine folche Trennung bessen, was unmittelbar verbunden gegeben ist, wird 3. B. bei jedem wissenschaftlichen Experiment vorgenommen, es wird ein Faktor, welcher ein bestimmtes Ereignis mit bedingt, von den andern Bedingungen isoliert, also künstlich und mit bestimmter Absicht eine Trennung fonft verbundener Vorstellungen vorgenommen.

Es ist leicht ersichtlich, wie schwer es ist, diesen Standpunkt des objektiven, rein theoretischen Denkens einzunehmen und zu behaupten, und wie groß die Versuchung ist, die Wissenschaft insbesondere die Philosophie, welche sich mit den höchsten und wertvollsten Begriffen beschäftigt, als eine Art Poesie zu betrachten, in der Beschäftigung mit ihr eine Art Kunstgenuß, erhebende Erregung zu suchen und von ihr nicht nur Wahrheiten, sondern wohlthuende, große, befriedigende Wahrheiten zu erwarten. Dies gilt nun ganz insbesondere von der herrschenden Philosophie in den Zeiten, wo sie den nachhaltigsten Einfluß auf die spekulative Theologie ausübte, zur Zeit der Kirchenväter und des modernen absoluten Ideaslismus.\*\*)

<sup>\*)</sup> Bgl. Lazarus: Das Herz. Ibeale Fragen. 1878. S. 41 ff.

<sup>\*\*)</sup> In Beziehung auf ben lettern fagt Herbart sehr richtig: "Barum haben sich heutigen Tages so viele treffliche Köpfe, welche Bahrheit wohl finden konnten, wenn sie ernstlich wollten, dem dunkel-

Auf der oben angedeuteten rückständigen Stufe des Denstens, wo dasselbe noch durch allerhand Rücksichten subjektiven Wohlgefallens und Beliebens bestimmt wird, gewinnt der Monismus meist ein Übergewicht über jede andere Ansschauung. Denn es ist gar nicht zu verkennen, es gewährt eine gewisse logische Befriedigung, die ganze Welt mit all ihren Ginzelheiten als Darstellung Gines Allumfassenden anzusehen. Es scheint immer etwas Unfertiges, nichts in sich geschlossens, wenn mehrere, gar unzählig viele, von einander unabhängig seiende Wesen als ursprünglich angenommen werden.

haften Deuteln und Kombinieren ergeben, und die Übung bes strengen Dentens verjäumt und verloren? Die Poefie ift aus ihren Ufern getreten; sie hat der Philosophie das Land überschwemmt und verdorben. Als vor einem Bierteljahrhundert die heutigen Schulen fich bilbeten da war nicht bloß eine Beit phantaftischer, politischer Erwartungen, fondern es wirkte auch noch Rlopftod, Bieland, Berber, nunmehr Schiller und Goethe allmächtig auf bas ganze gebilbete beutsche Publifum. Gegen biefe unwiderstehliche Rraft verhielten fich Fichte und Schelling paffiv; bie Philosophen munichten fich ben Dichtern anzuschließen, jeber wollte in feinem Sache felbft Dichter fein. Schon Richte pries bie Bhantafie als bas vornehmste Talent auch bes Philosophen. Dem Lichte, welches am hellften leuchtet, gufliegend, verbraunte man fich die Flügel; ber Scharffinn horte allmählich auf zu wirten. Darum wird die heutige Philosophie, Nachahmerin ber Boefie, irgend einmal verschwinden." Berbart's Berte. XII. 461. Die Gewohnheit, in ber Philosophie eine Art von Loefie, eine Erholung von ftrenger Racharbeit zu feben, ift noch immer nicht gang berschwunden. Wenigstens machen die mancherlei sporadischen Anfate zum Philofophieren, welche g. B. von Fachleuten in ben Naturwiffenschaften bei besonbern feierlichen Gelegenheiten in Reben unternommen gu werden pflegen, gang ben Ginbrud, als wollte man fich einmal eine Art Erbolung gonnen. Indem man fich von ben Details ftrenger Forschung in's Allgemeine erhebt, lagt man barum oft gang bei Seite, mas fonft als gesicherte Forschungsmagime gilt und giebt sich Gebanken bin, die mit ben sonstigen Erkenntnissen in feinerlei Rusammenhange wohl gar In folden unbewachten Mugenbliden macht im Biberipruch fteben. fich bann auch wie immer bei erwachender Spekulation die Macht bes Monismus geltenb.

Hingegen überkommt den leicht eine Art virtuellen Kraftgefühls. der mit Einem Blicke von dem Ginen Absoluten aus das All überschaut, wie aus dem Einen das Universum hervorgeht. sich entfaltend, ausbreitend, und bennoch auch Eins bleibt, nämlich ein lebendiger Organismus, in welchem nichts ftarr und tot, nichts lückenhaft und beziehungslos ift, sondern Alles Gins in's Andere eingreifend, tragend und getragen sich zu einem harmonischen, lebensvollen Ganzen abschließt. alles umfassende Beite seines Blickes, die äußerlich strenge Systematit, die zahllosen Brücken und Stege, die von allem zu allem führen, mußten in eben diefer Philosophie die mahre Biffenschaft erblicken laffen. \*) Natürlich muffen auf bas Gine Höchste, von welchem ja alles, was groß, gut und schön ist. ausgeht, alle nur benkbaren Bollkommenheiten übertragen Ausgestattet mit allen Borzügen, welche die Einzel= wesen nur unvolltommen und nur vereinzelt zeigen, muß jenes in der Borstellung ein Übergewicht über jedes Einzelwesen erhalten. So wird der Monismus immer für das jugendliche Denken der Bölker und Individuen etwas Bestechendes behalten, aber freilich auch nur für ein unbewachtes, von allerhand Bünschen und Reigungen bestimmtes Denken.

Im Anfang unfres Jahrhunderts tauchte ein botanisches System auf, welches ungefähr nach den Ideen des Monismus entworfen war. Es wollte an seine Spite die vollkommenste Pflanze stellen. Diese sollte in sich vereinigen, was sonst die übrigen Pflanzen nur Bollkommenes an Buchs, Blättern, Blüten, Früchten zeigten, also z. B. Wohlgeruch, Schmack-

<sup>\*)</sup> Diese Weltanschauung gewährt nicht allein eine gewisse äfthetische Befriedigung, sondern sie hat auch eine relative Wahrheit. Ein derartiger Zusammenhang besteht allerdings in der Natur. Nur darf man die Sinheit nicht für eine substantielle ausehen. Umgekehrt. Die Bielheit ist nicht aus der Sinheit hervorgegangen, sondern die Sinheit, der sog organische Zusammenhang beruht auf dem Zusammenwirken von absichtlich in Spsteme eingeordneten Bielheiten oder Elementen.

haftigkeit, Heilsamkeit u. f. w. Es ward versucht die Citrone als die vollkommenste Pflanze hinzustellen. Berglichen mit ihr bot nun jede andre Pflanze einen Mangel bar, die eine war nicht wohlriechend, die andre hatte keine efibaren Früchte Der Charafter diefer andern Pflanzen wurde bestimmt burch Mängel, die sie hatten im Vergleich mit der Citrone. Diese Mängel, oder Unvollkommenheiten oder Regationen follten positiv deren Wesen bezeichnen. Man verfuhr genau nach dem Grundsate: negatio est determinatio. Nun achte man aber auf das, was als Mangel ober Negation betrachtet wurde: ist wirklich der Umstand, daß die Linde keine effbaren Früchte oder der Weinstod keine bunten Blumen trägt, eine positive Eigenschaft der Linde und des Weinstockes? Mangel geht den Weinstock selbst nichts an, das Nicht-Haben ber egbaren Früchte gehört nicht zu dem Inhalt des Begriffs Linde, sondern nur zu unserm Denken, welches die Linde mit andern Pflanzen, z. B. auch mit der Citrone vergleicht. Aber freilich wer sein Denken nicht bewacht, sondern der Phantasic erlaubt, sich einzumischen, ber sieht jene Mängel als positive Gigenschaften an und die Linde und den Weinstock als unvollkommene Darstellungen der vollkommenen Pflanze, welche alles hat, was sich bei den einzelnen Exemplaren nur vereinzelt findet. Das Denken wird hier geleitet von einer Art afthetischer Rücksicht, es möchte alle Vollkommenheiten rein und beisammen sehen, die das Gegebene nur zerstreut zeigt.

Wird nun der Prozeß, weswegen die Citrone an die Spiße der Pflanzen gestellt wurde, weiter verfolgt, so führt dies zu einem noch höheren Besen, welches mit den Borzügen der Begetabilien zugleich die der Animalien vereinigt. Dieses wird noch vollkommener sein als die Urpflanze; und so weiter aufsteigend wird man zu dem Begriff Organismus, Ding, Etwas gelangen. Allerdings gehen auf diese Beise alle die Borzüge, welche den einzelnen Besen eben in ihrer indivi-

duellen Bestimmtheit zukommen, verloren. Hier hilft dann nur die Außrede, das Urwesen besitze alle diese Bollkommens heiten, aber in potentia. Der Citrone ist ja auch der Rosens duft als solcher nicht eigen, aber sie hat doch Duft, allerdings einen ganz bestimmten Duft; eine ganz vollkommene Pflanze sollte nur Duft im allgemeinen, aber nicht den bestimmten Citronengeruch haben.

Ein nach folden Rücksichten entworfenes Urwesen kann natürlich nur einmal vorhanden fein, es foll ja alle Borzüge haben, gabe es neben ihm noch etwas Seines = Gleichen, so wäre es ja mit der Negation behaftet, daß es nämlich das Andre nicht wäre und also nicht einzig in seiner Art, nicht allumfassend; weil es nun alle Bollfommenheiten besitt, aber nur der Möglichkeit nach, so labet es ein, alles Große, Schöne, Hohe, kurz alles, was in ber Wirklichkeit gefällt, in dasselbe hineinzudenken. Es hat alles und jeder Mangel ist von ihm abgestreift. Berglichen mit ihm ift alles Andre arm, mangelhaft, unvollkommen. Und ein solches Wesen sollte nicht fein, follte blog ein Gebankenbing fein? Das ift freilich ein Sprung, von der Erkenntnis des Wertes einer Sache sofort auf beren Existenz zu schließen. Aber bas Gemunschte für wirklich zu halten, eben weil es gefällt, ist ja dem unbewachten Denken so sehr natürlich und ist auch — wie wir später sehen werden — dem Denken unserer heutigen Philo= sophen sehr geläufig, die auch argumentieren: das Höchste hat alle Borzüge, alfo auch ben bes Seins.

Bei diesem Bestreben, alle Bollsommenheiten auf Ein Wesen zu häusen, wird aber auch gar vieles, was nur dem Namen nach eine Bollsommenheit ist, dem höchsten Wesen als potentielle positive Eigenschaft beigelegt. So verknüpsen wir mit den Worten: "Oben," "hoch," erste" eine Art Borzug nicht allein des Ortes, sondern wohl auch der Würde. Darum sucht ein durch solche zufällige Ideenassociation geleitetes

Denken, auch diese Borzüge, die für ein einziges Wesen nicht einmal Sinn haben, auf basselbe zu übertragen. Deshalb soll bas Dasein bes Höchsten nicht eine "Folge" sein, nicht ein "Unterfat," fondern an der "Spite" alles Zubegründenden stehen. Nicht nur Clemens von Alexandrien argumentiert: "Eine bemonstrative Wissenschaft von Gott ist unmöglich, benn bei ihm müßte man Prinzipien zu Grunde legen, die früher da wären als Gott. Nichts ift aber früher, als das Ungezeugte."\*) Auch Jacobi fagt: "Allemal und notwendig ist ber Beweisgrund über dem, was durch ihn bewiesen werden foll; er begreift es unter sich; aus ihm fließen Bahrheit und Bewißheit auf bas zu Beweisende erft herab; es trägt seine Realität von ihm zu Lehn."\*\*) Das ist nun freilich ein Verfahren nicht besser als das des Raisers von Japan; bieser bekam von dem König von Preußen einen eleganten Wagen geschenkt. Der Raiser ließ daran den erhöhten Rutscherbod niedriger machen, benn es sei unschicklich, daß der Diener höher site als der Herr.

Die dritte Reihe von Gründen für den Monissmus ist metaphysischer Art und läßt sich kurz in den Satzusammensassen, daß zwei oder mehrere selbstskändige Wesen nicht auseinander wirken können, jede Wechselwirkung zwischen zwei oder mehreren Wesen erfordere vielmehr eine wesentliche Verwandtschaft bezw. Einheit der betreffenden Wesen. Um dieses Argument einigermaßen zu beleuchten, ist nötig an den psychologischen Ursprung der Kausalität zu erinnern.

Die Geschichte ber Philosophie zeigt, daß dem menschlichen Denken die Annahme eines absoluten Werdens oder eines Geschehens ohne Ursache näher gelegen hat, als der Gedanke an eine notwendige Verbindung von Ursache und Wirkung,

<sup>•)</sup> Strom. I. V. 695, 730 u. a. hier liegt freilich noch außerbem eine Berwechselung bes logischen Grundes mit ber realen Ursache vor.

<sup>\*\*) 3.</sup> H. Jacobi's Werte. Bb. 3. S. 357.

baß vollends die Durchführung und ganz allgemeine Answendung des Kausalgesetzs auf alles Geschehen erst eine Errungenschaft unseres Jahrhunderts ist; und daß es auch jetzt noch weite Schichten unter den Gebildeten giebt, in denen der Grundsatz der Kausalität nicht ganz durchgedrungen ist, wird das Folgende zeigen.

Der Raufalbegriff hat seine Wurzeln in der Affociation erfahrungsmäßig erzeugter Borftellungen. Bon zwei mit einander verbundenen Vorstellungskomplexen reproduciert der eine den andern; ift nun durch wiederholte Wahrnehmung einer und berfelben Reihe von Ereigniffen die Berbindung der betreffenden Vorstellungen einigermaßen innig geworben und die Reproduktion mehrfach eingetreten, so gelten dann die ersten Glieder als Borboten und Borzeichen der darauf folgenden. Ganz unwillfürlich, noch ohne ein logisches Schließen, erwartet man unter gleichen ober ähnlichen Umständen auch gleiche oder ähnliche Folgen, wie man sie wahrzunehmen gewöhnt ist. Das ist der primitivste Kausalbegriff, noch gar nicht auf einem Denken, sondern lediglich auf dem mechanischen Ablaufen der Borstellungen beruhend.\*) Post hoc ergo propter hoc. Nun zeigt die Erfahrung für eine nicht weiter in das Innere eindringende Beobachtung, daß gar oft zwischen ben Gliedern, welche Vorzeichen oder Ursachen heißen, und denen, welche die Folge der erstern sind, eine gewisse Verwandtschaft oder Uhnlichkeit besteht. Bom Feuer kommt Feuer, das Licht vom Licht, Warmes rührt von einer Wärmeguelle her. Bewegung erzeugt Bewegung; namentlich in der ganzen organischen Welt zeigt sich eine genaue Verwandtschaft und Ahnlichkeit zwischen bem Erzeugnis und seinen Erzeugern; zur Rose kommt ber Samen von der Rose und zwar zur roten von einer roten. Aus diesen täglichen, überall zu beobachtenden Vorkommnissen

<sup>\*)</sup> Diese Thatigkeit ift auch im Tiere vorhanden, welches nach bem Futterplat läuft und vor bem Stod flieht.

Blugel, Die fpetulative Theologie.

erzeugt sich natürlich leicht der Sat, daß Gleiches nur vom Gleichen komme, qualis effectus talis causa und umgekehrt. Wenn nun auch die Ersahrung Beispiele zeigt, in denen Gleiches auch vom Ungleichen kommt, wie z. B. Knochen, Haut, Haar sich aus dem Blute bilden u. s. w., so ist doch für die gemeine Beobachtung der andere Fall, wo Gleiches auf Gleiches solgt, häusiger, und zum andern ist hier auch die psychische Berbindung der auseinander solgenden Glieder sester, weil dieselbe nicht allein auf der Gleichzeitigkeit sondern auch auf der Ahnlichkeit der betreffenden Vorstellungen beruht.

In dieser noch immer sehr populären Fassung tritt ber Rausalbegriff zuerst in der Geschichte der Philosophie auf. \*) Der erste, der überhaupt die Aufmerksamkeit auf den Rausal= begriff lenkt und ihn anwendet, Empedofles operierte bereits mit dem Sate, daß nur Gleiches auf einander wirken refp. erkennen könne. Gine strengere Sassung dieses Sates ift es. wenn Diogenes von Appollonia behauptet, wenn nicht alles aus Einem wäre, so konnte es nicht auf einander wirken und nicht von einander leiden. Diesem Gebanken giebt auch Aristoteles ausdrücklich seinen Beifall und ebenso sagt Spinoza: quae res nihil commune inter se habent, earum una alterius causa esse non potest. Hierbei erinnere man sich zugleich baran, daß der Spinozismus die logischen Berhältnisse unter den Begriffen für ein Abbild der realen unter den Dingen ansieht; nun heißt: zwei Begriffe haben nichts mit einander gemein soviel, als sie lassen sich nicht oder nur gezwungen einem logisch höheren, gemeinsamen subordinieren.

<sup>\*)</sup> Ganz ähnlich kann man biesen Begriff ber Kausalität auch in ber indischen Philosophie Nykya sinden. Hier wird ausgeführt, weil nur Eleiches auf Gleiches wirkt, und also nur Eleiches vom Gleichen erkannt wird, darum ist das Auge Licht, die Haut ist Luft, die Zunge ist Wasser und die Nase Ather. s. M. Müller: Beiträge zur Kenntsnis der indischen Philosophie in der Zeitschrift der deutschssworgensländischen Gesellschaft. 1852. Bb. VI.

Haben sie aber etwas Gemeinsames, so kommen sie auch in einem logisch höheren Begriff überein. Da nun unser Denken meist in der Weise fortschreitet, daß es von einem Begriffe zu einem andern mit Hilfe eines Mittelbegriffes gelangt, welcher in gewisser Weise mit beiden der zu verknüpfenden Begriffe etwas Verwandtes hat, und weil dieses logische Schließen für einen realen Zusammenhang gilt, so gewinnt auch auf diesem Wege jener Sat, daß nur Gleiches auf Gleiches wirken kann, noch eine Verstärkung.

Dieses ist nun der einzige metaphysische Grund, ja überhaupt der einzige Beweis, der je für den Monismus vorgebracht ift oder vorgebracht werden kann, daß nämlich die gegebene Wechselwirkung ber Dinge nur möglich sei unter ber Voraussetzung, daß alle Dinge unter einander gleich ja im letten Grunde Gins feien. Wird nun diefer populare Raufalbegriff einigermaßen analysiert, so muß ja wohl die Folge auf irgend eine Weise schon in dem Grunde liegen und tritt nur bei gegebener Veranlassung aus ihm hervor; woher sollte doch sonst die Folge oder die Wirkung kommen, wenn sie nicht, wiewohl verborgen, in der Ursache präformiert wäre! ber influxus physicus ber alten Metaphysik, nach welchem die Ursache von ihrem Wesen etwas in die Wirkung hineingießt, daher die Vorstellung der Kraft, als einem feinen, unsicht= baren Fluidum, das ein Ding dem andern einflößt. Deshalb ist endlich die Quelle das natürliche Symbol des Thätigen. Ja es ist diese Art des Rausalbegriffs überhaupt nichts weiter, als eine zu weit ausgebehnte Analogie einiger noch bazu sehr roh aufgefaßter Naturvorgänge.\*)

Nach ber bezeichneten Art bes Denkens ist nun die Ansnahme bes Monismus natürlich. Die gegebene Wechselswirkung der Dinge unter einander weist auf eine ihnen

<sup>\*)</sup> Mit Recht aber warnt Kant (II. 119) vor einem Denken in Beispielen.

allen gemeinsame Grundlage hin, die allen immanent ist; und vermöge dieser Natur sind sie einander im Thun und Leiden zugänglich.

Auch bei ben neuern Philosophen wird der Monismus metaphysisch nicht anders begründet, wenn er nicht, wie freilich meist geschieht, stillschweigend als bereits erwiesen vorauszgesett wird, sodaß man nur noch hie und da mit einigen Reslexionen ihn zu bestätigen sucht.

Überbliden wir jest die Gründe für den Monismus, so zeigen sich allerdings mancherlei, zum Teil psychologisch fehr wirksame Motive, welche das Denken für denselben ein= nehmen, aber nirgends ist ein objektiv stichhaltiges Argument bazu vorhanden; denn der Sat: determinatio est negatio ist ein offenbares Sophisma, und die Behauptung, zwei selbst= ständige Wesen könnten, wenn auch neben einander existieren. boch nimmermehr auf einander wirken, ist nie zu beweisen versucht und läft sich überhaupt nicht beweisen. um jener aufgezeigten Motive willen ist es eine gewisse psycho= logische Notwendigkeit, daß die erwachende Spekulation in denfelben gerät und daß das populäre Denken die dafür vorge= brachten Beweggründe leicht für plausibele Gründe annimmt. Der Monismus ift die Philosophie des gemeinen Menschen= verstandes. Welche Macht derselbe über die Geister hat, ist recht deutlich an Denkern zu beobachten, welche, so lange sie mit Detailuntersuchungen beschäftigt sind, ganz und gar im Sinne und mit den Hilfsmitteln bes Pluralismus operieren, aber wenn sie sich in's Allgemeine erheben und nach dem letten Grunde alles Bestehenden fragen, so stark unter bem Drucke der Motive für den Monismus stehen, daß sie sogar im Widerspruch mit ihren sonstigen Voraussehungen bem Monismus verfallen.

Läßt sich nun aber ber Monismus auch nicht apriori erweisen, so kann er boch zunächst recht wohl als eine Sppo-

these aufgestellt werden. Es ist jedenfalls die näherliegende und einsachere Annahme, die Welt als entstanden aus Einem Absoluten anzunehmen, als zu diesem Behuse mehrere und zwar qualitativ verschiedene Wesen vorauszusetzen, wenn schon die letzte Annahme keineswegs eine in sich widersprechende, vielmehr an sich betrachtet ebenso möglich ist, als die erstere.

Sede Hypothese hat sich durch ihre Fruchtbarkeit zu bewähren. Der Monismus als Hypothese betrachtet müßte also im Stande sein, die Welt, wie sie gegeben ist, zu erklären, wenn auch nicht sofort alle Einzelheiten, so doch überhaupt die Möglichkeit derselben; mindestens dürfte er nicht eine jede widerspruchsfreie Erklärung derselben unmöglich machen. Allein hier, wo aus dem in sich Sinen, allein aus diesem heraus, die Vielheit, Mannigfaltigkeit und Veränderung der gegebenen Natur abgeleitet werden soll, hier ist der entscheidende Punkt, wo jeder Monismus unsehlbar zu Schanden und also auch in der Form der Hypothese ausgegeben werden mußt. "Den Punkt der Vereinigung zu sinden, sagt darum Schelling, ist nicht das Größte, sondern aus demselben auch sein Entzgegengesetzes zu entwickeln, das ist das eigentliche und tiese Geheimnis der Kunst."

Es ist aber leicht apriori einzusehen, daß aus Einem, in sich Einfachen, nichts folgen kann. Ein strenges Eins bleibt in alle Ewigkeit, was es ist. Nur wenn die Borsaussetzung aufgegeben wird, wenn zu dem Einen noch ein Zweites oder mehrere Wesen in eine reale Beziehung gebracht werden, oder wenn das Eine nicht als Eins, sondern nur scheinbar als Eins, in Wahrheit aber eine innere Fülle in sich tragend, einem Samenkorn gleich gedacht wird, ist der Gedanke, daß es eine Entwickelung eingeht, möglich. Der letzere Gedanke, das Eine als innere Vielheit anzusehn, ist nun in allen monistischen Systemen — abgesehen von dem eleatischen — das Wittel gewesen, eine Entwickelung des

Einen zu ber uns gegebenen Welt einigermaßen annehmbar zu machen. Um begreiflich zu finden, wie man ohne ben Widerspruch, welcher darin liegt, zu fühlen, das Gine mit einer innern Mannigfaltigkeit ausgestattet zu benken vermag, erinnere man sich wieder, daß die logischen Verhältnisse unter ben Begriffen vielfach für reale Beziehungen unter ben Dingen gelten. Steigt das Denken von den konfreten Begriffen zu ben abstrafteren auf, so vereinfachen sich biefelben, je abstrafter fie werden, indem von immer mehr individuellen Verschiedenbeiten abgesehen werden muß. Allein die allgemeinen Begriffe behalten ftets eine Beziehung zu den konfreten, von welchen fie abstrahiert find. Soll 3. B. ber Begriff bes Kreifes gebacht werden, so sieht man von jeder Größe des Radius ab, ein solcher Kreis kann aber nie wirklich vorgestellt werben, er bleibt ein logisches Ibeal; versucht man den Begriff bes Kreises wirklich sich vorzustellen, so denkt man sich entweder im raschen Wechsel Kreise von verschiedenen Radien, oder einen als Repräsentanten aller andern. So drängen sich beim Bersuch, einen allgemeinen Begriff vorzustellen, stets die Besonderheiten ber einzelnen ihm subordinierten Begriffe in's Bewußtsein, wenn auch im schnellen Wechsel oder dunkel und verworren eine die andere auslöschend. Trot dieser abstrakten Einfachheit behalten so die Allgemeinbegriffe stets eine Beziehung zu bem Besondern und scheinen also eine innere Fülle Diese logisch = psychologischen Vorgänge unter ben Begriffen, auf die realen Objefte übertragen, führen zu ber Meinung, wie der allgemeine Begriff die besondern in's Bewußtsein rufe, so rufe überhaupt das Allgemeine, als Reales gebacht, die konkreten Dinge ins Dasein; lettere ruhten präformiert im erftern. Der aller allgemeinste Begriff nun, in bessen Umfang alle fallen, oder das ihm entsprechend vorge= stellte höchste Reale hat nach dieser Art des Denkens in sich bie Rulle aller besondern Realitäten, aber noch nicht vollständig ausgeprägt, sondern noch unbestimmt, wie die einzelnen Begriffe den Allgemeinen als eine dunkle, verworrene Sphäre umgeben und wohl strahlenförmig aus ihm heraustretend gedacht werden.

In Wahrheit ist dies nur Schein. Niemand könnte bas Besondere aus dem Allgemeinen ableiten oder abgeleitet benken. wenn er nicht schon vorher mit dem Besondern bekannt wäre. Selbst wenn es möglich sein würde, jemandem ben allgemeinen Begriff ber Pflanze zu geben, ohne ihm besondere Pflanzen zu zeigen, ware es boch unmöglich, aus bem allgemeinen Begriff die besondern Arten und Individuen abzuleiten. Gegen ein Allgemeines als gemeinschaftliches Merkmal spezifisch verschiedener Glieder einer Reihe kann die Logik nichts einzuwenden haben; jedoch diessselbige Allgemeine gleicherweise gedacht als Brinzip (Urfache) ber spezifischen Differenzen biefer Reihe. bleibt in jeder Gestalt und Fassung der nämliche Widerspruch, wie bei der Forderung, daß nicht bloß die Linde, Buche, Birke u. f. w. ein Baum, sondern jeder Baum, eben weil ein Baum, beliebig auch eine Linde, Buche, Birke u. f. w. sein muffe. Jeder Bersuch, das Besondere aus dem Allgemeinen abzuleiten ist einmal Empirismus im schlechtesten Sinne, ber nicht weiß. was er thut, daß er nämlich erft das empirisch gegebene Besondere auffaßt und es bann aus dem Allgemeinen abzu= leiten scheint; sodann vergißt man dabei, daß man es hier nur mit seinen eigenen subjektiven Borftellungen zu thun bat, daß ein solches Denken nicht eine spekulative Konstruktion bes Universums ergeben würde, sondern nur eine Erzählung von ber Art, wie im Subjekt die Vorstellungen entstanden und verschmolzen sind und sich wechselseitig verdrängen und repro-Wie der Naturmensch auch in das Leblose seine Gefühle hineindenkt, so tragt ein solch primitives Denken in bas Gebachte, nämlich in die realen Objekte, den Akt der eigenen Gedankenverhältnisse hinein. In Wahrheit aber hat das objektive Geschehen nichts mit dem zu thun, wie wir es

Í

subjektiv uns vorstellen: die Gegensätze gehen nicht in eine höhere Einheit zusammen, das Besondere verallgemeinert sich nicht, und das Allgemeine besondert sich nicht.

Daß wir es bei dieser Art bes Denkens mit einem Rest einer ursprünglichen, naturwüchsigen Gebankenverknüpfung zu thun haben, zeigen noch die sprachlichen Beziehungen zwischen ben Wörtern "Möglichkeit und Vermögen." Recht eigentlich läßt sich hier sagen, die Sprache benkt für ben Denker, natürlich nicht besser, als man eben in jener frühen Periode ber Wort = und Sprachbildung dachte. Die Wörter déraus und potentia bedeuten Möglichkeit aber auch Macht. was zunächst nur möglich ist, wird hier auch genommen als ausgestattet mit der Macht ober Rraft, in Wirklichkeit zu treten. So wird namentlich von Plotin das Eine zuerst gedacht als die δύναμις των πάντων, als Möglichkeit, etwa als der höchste Allgemeinbegriff, welcher in seinem Umfang alles umfaßt oder die abstrakte Möglichkeit für alles bietet, aber sofort verführt ihn das Wort dérauis zu der Meinung, damit auch die reale Ursache ober die Rraft, alles in's Dasein zu rufen, gesett zu haben.\*) Bang fo auch Spinoza, er fagt: posse existere, potentia est, das ist eine Tautologie, potentia heißt hier: Möglichkeit, aber sofort nimmt er das Wort potentia im Sinne von Macht oder Kraft und schließt, daß Gott von sich selbst eine infinita vis habe zu existieren. \*\*) Daß die deutschen Wörter Möglichkeit und Vermögen von einem derartigen Philosophieren auch gar häufig mit einander vertauscht werden, ist bekannt, aber am liebsten hält man sich an das Wort potentia. So wird auf die allerbequemfte Weise aus dem Nichts das All hervorgezaubert. Denn die bloße Möglichkeit bes Alls ift noch gar nichts Reales, aber

<sup>\*)</sup> Thilo: Kurze pragmatische Geschichte ber Philosophie. 2. Aufl. 1880. I. 365.

<sup>\*\*)</sup> Eth. I. prop. 11. Schol.

mit der realen Macht, die das All hervorbringt, ist eben Mit dem Begriff der bloken Möglichkeit, der alles gesett. eben deshalb zugleich die Macht hat, alles zu erzeugen, was innerhalb dieses Begriffes möglich ift, also Alles, wenn bas Allgemeinste an die Spite gestellt wird, ist man wieder zu ben Anfängen ber Metaphysit zurud gefehrt, zu bem aneigor bes Anaximander. Und zwar hat biefer Begriff bas eigen= tümliche Schickfal, daß, während er von den altklassischen Philosophen für den niedriasten angesehen wird, ihn die monistisch-vantheistischen Philosophen und Theologen als den höchsten nämlich als Gott felbst betrachten. "In nackter Wahrheit ist man auf diesem Wege dahin gelangt, Gott unter bemfelben Begriffe zu denken, wie die Materie. Beide sind an sich das absolut Bestimmungslose. Freilich soll Gott das unbestimmt Seiende, die Materie aber das unbestimmt Nicht= Allein dieser Unterschied hat seine Bedeutung seiende sein. verloren, da man nicht mehr sagen kann, was ist und was nicht ist, Gott sowohl als die Materie sind beide dasjenige, aus welchem Alles werden kann. Jede Bestimmung, durch welche man sie unterscheiden will, ist in Wahrheit nur eine willfürliche, die nicht aus dem nackten Begriffe folgt. Gott das unbestimmte Sein, deffen Natur es ist zu wirken, so heißt das nichts anderes als: er ist dasjenige, welches alle seine Folgen der Möglichkeit nach in sich hat, wie die erste Materie des Aristoteles der Möglichkeit nach alle Formen ist. \*)

Je mehr es nun jedem einigermaßen unbefangenen Denken einleuchten muß, wie willkürlich der Übergang aus dem Möglichen zum Birklichen, aus dem Einen zum Vielen, aus dem Unendlichen zum Endlichen ist, umsomehr sind die Monisten aller Zeiten bemüht gewesen, diese ihre Blöße mit allerhand

<sup>\*)</sup> Thilo: Rurze pragm. Gefch. ber Philosophie. I. 335.

Wort und Bilberschmuck zu verdecken. Zu den mehr metaphysischen Wörtern: Selbstentfaltung, Entwickelung, Manifestation, Selbstbejahung, Berwirklichung u. f. w. u. f. w. kommen die ethischen: nicht die Armut ober das Verlangen nach etwas außer ihm, sondern der Reichtum, die Überfülle läßt bas Absolute aus sich heraus gehn', die neidlose Selbstmit= teilung u. f. w. Als geeignetes Bild bietet sich vor allem bar: der organische Keim, der dem oberflächlichen Augenschein nach ein Einfaches ist, während er doch in Wirklichkeit eine zahl= lose Menge von innern Spannfraften und Verschiedenheiten in sich birgt. Weil nun scheinbar ein Keim, ein Einfaches. aus sich heraus die Sulle sprengt und sich entfaltet, und so auch das Absolute gedacht wird, darum nennt sich diese An= schauung auch vornehmlich die organische. Die andern Bilber vom ausstrahlenden Lichte und von der überfließenden Quelle u. a. sind so alt als diese Art des Denkens, ja man barf sagen, ohne diese Bilber als Veranschaulichungsmittel wäre jene Ansicht weder so leicht entstanden, noch hätte sie so leicht Eingang und Berbreitung gefunden. "Aber biefes Bedürfnis bes bilblichen Ausdrucks weist immer auf eine Unklarheit bes Gebankens, es zeigt, daß der Sprechende feine Idee eben nur in und an bem Bilbe, baber mehr ober weniger unbestimmt ergriffen hat, und dies wird in neun Fällen unter zehn darin seinen Grund haben, daß bie Unbestimmtheit das einzige Mittel ist, einen Widerspruch zu verdecken."\*)

Nun versuche man, sich das Verhältnis des so erzeugten Einzelnen zum Ganzen, oder des Endlichen zum Unendlichen, oder der Welt zu Gott zu verdeutlichen. Letzterer steht zur Welt genau im Verhältnis des Allgemeinbegriffs zu den einzelnen ihm subordinierten Begriffen. Man hat also nicht zu denken, der Allgemeinbegriff als solcher habe eine selbstständige

<sup>\*)</sup> E. Beller: Die Philosophie ber Griechen. III. 1866. 443.

Existen neben, außer oder vor den konkreten. Wir werden allerdings sehen, wie einzelne indisciplinierte Denker, aus bem ber Sache fremben Motiv, nämlich um Gott eine besondere Existenz zu sichern, sich erlauben, bem Allgemeinen eine Wirtlichkeit ohne das Besondere zuzuschreiben. Aber die eigent= liche Konsequenz jenes Denkens ift bie, bag bas Allgemeine und Besondere nicht außereinander, sondern nur ineinander aedacht werden kann. Auch hier zeigt sich, daß dies ganze Denken lediglich ein Denken in Bilbern ist. Man benkt sich die Begriffe als räumliche Quanta und den höchsten Begriff als den unendlichen Raum selbst. Sagte jemand, er bächte ben unendlichen Raum, setzte aber außer ihm noch einen besondern Raum, so wäre es ja handgreiflich, daß er den ersten nicht in Wahrheit unendlich, sondern beschränkt bächte. meint man, wurde der nur Ungereimtes benken, welcher dem Unendlichen das Sein zuschriebe, daneben aber noch von einem zweiten Seienden redete. Die Konsequenz also jenes Brinzips forbert unvermeiblich die Einheit des Unendlichen und Endlichen, des Allgemeinen und Besondern, Gottes und der Belt. Man barf auch nicht sagen, das Eine habe sich in das Viele verwandelt, das würde immer dem erstern eine selbstständige Eriftenz vor den Erscheinungen beilegen, in Wahrheit aber hat es Existenz nur in dem Einzelnen. Das Viereck ist nicht wirklich noch abgesehn von den einzelnen Bierecken, das wirklich Existierende ist das Einzelne, nur das vergleichende Denken findet an demselben gemeinsame Merkmale, und eine die Beariffe und Sachen miteinander verwechselnde Denkweise hält biefes allen Gemeinsame für das eigentliche Reale, welches bem Einzelnen vermöge ihres Teilhabens an ihm das Sein giebt. - Aber auch auf diesem Standpunkte besteht kein Allgemeines, kein Gott außer ober über dem Einzelnen, ober, was basselbe ist, keine Materie an sich abgesehn von der geformten Materie, sondern hat Eristenz nur in den Manifestationen; ober das Allgemeine hat eben ein so verstandenes Sein, daß es nicht schon an sich ist, sondern sich stets und unaufhörlich erst in den einzelnen verwirklicht, ein solches Sein ist nun bekanntlich kein Sein, sondern ein absolutes Werden.

Da nun das Absolute mit den höchsten Namen geschmudt wird und als die reale Quelle alles Vortrefflichen auch felbst alles Gute besitzen muß, so hat es natürlich auch Schönheit, Weisheit, Vernunft u. f. w. Da es aber ferner alles, mas es hat, nur dadurch hat, daß es dieses in der gegebenen Welt verwirklicht, so kommen auch den einzelnen Dingen in der Welt die Prabifate bes Schonen, Guten, Bernunftigen gu; weil und sofern fie find, find fie vernünftig, weil Darftellungen ber absoluten Bernunft; außer ber fo in die Welt eingegangenen Vernunft giebt es keine. Auf diese Reden von der ben Dingen immanenten Weisheit führt noch insbesondere der Umstand, daß der neuere Monismus von dem Idealismus Fichtes wesentlich inficiert ist und seine Begriffe und Redewendungen von daher hat. Fichte verstand nun unter dem Absoluten zunächst ein Ich und nannte natürlich dessen Thätia-Daher batiert ber neuere Monismus seine Berechtigung, überhaupt alle Thätigkeit des Absoluten, auch wenn er nicht mehr ein Ich darunter versteht, Denken zu nennen. So wird benn sofort für das ber Belt immanente Bringip der Thätigkeit der Charafter des Denkens oder der Bernünftigkeit gewonnen. Daher erscheint es nur, natürlich, wenn diesem Prinzip in der Erscheinung zweckmäßig Geordnetes, Schönes und Gutes entstammt. Das Teleologische verliert das Wunderbare, es ist eine notwendige Folge des Brinzips. Dabei operiert man hier freilich immer mit den widerspruchsvollen Begriffen einer unpersönlichen Vernunft, ober eines absichtlosen Zweckes u. dgl.

Überblicen wir ben philosophischen Apparat bes Monismus, fo ift berfelbe ein überaus bürftiger; mit ben

beiben Begriffen der Einheit und des absoluten Werdens kommt man vollständig aus. Das Eine wird auf dem bestannten Wege der Abstraktion gefunden, das Werden von dem beständigen Schauspiel der Veränderung, welches die Natur überall darbietet, abstrahiert, beide Begriffe werden dann mit einander verbunden. So leitet man — natürlich unter der sehr wichtigen aber stillschweigenden Voraussehung, daß man ohnehin mit den Erscheinungen der Welt bekannt ist — die ganze Welt aus dem Einen ab. Diese überaus bescheidenen. Anforderungen, welche damit an die Denkthätigkeit der Philossophen gestellt werden, so wie die vielen scheindaren Vorteile, welche diese Anschauung gewährt, haben dieser Ansicht eine so große Verdreitung verschafft, daß sie meist sogar als die Philosophie par excellence betrachtet und hier und da noch so angesehen wird.\*)

<sup>\*)</sup> Bu bem Ganzen vgl. Thilo: Die Biffenschaftlichkeit ber mobernen spekulativen Theologie, 1851, wo S. 1 — 49 ber Monismus als bie Konsequenz bes populären Denkens bargeftellt wirb.

So fagt auch Taute (Religionsphilosophie. 1840. I. S. 712): "Bober bas Gewicht bes Spinogismus? Beil er ein Spiegelbilb bes ersahrungsmäßigen Naturlebens giebt, welchem, alt und roh, wie er ift, Spinoga eine Art bon logijcher Rultur und Bolitur bereitet, tauglich genug, um bon Unfundigen für Biffenschaft angeseben zu werben. Jebermann ift von haus aus Spinozist, eben barum von Ratur ein Reind achter Wiffenschaft, Sittlichkeit und Religion." Und II. 356. "Reine Denkart und Weltanschauung ift in der That naturlicher und leichter, teine trivialer und gewöhnlicher als die fpinogift ifche, beren Charafter, abgesehn von mannigfachen spetulativen und bialettischen Berichleierungen und Ausschmijdungen, durchweg barin befteht, bie Natur ber Dinge mit allen ihren Unterschieben, Gegenfagen, Unlauterfeiten und Biberfprüchen als ein Allgemeinwesen vorzustellen und zu benten, aus welchem alle Ginzelerscheinungen und somit auch menichliche Berfonlichkeiten nach einem notwendigen, wiewohl unbegriffenen Diremtionsgefet hervorgegangen feien, und bon dem Allgemeinwesen eine zeitlang getragen und bewegt werden, um in ihm unvermeiblich wieder auf gleich unbegreifliche Beife unterzugehn und au verschwinden. Die Ratürlichfeit und Leichtigfeit, mittelft welcher

## Die theologischen Gründe des Monismus.

Wir haben die Gründe und Beweggründe für den Monismus besprochen, es hat sich gezeigt, wie recht Leibniz hat, wenn cr cette mauvaise doctrine et fort ancienne et fort capable d'éblouir le vulgaire nennt, nur muß man unter dem vulgaire vor allem die beginnende und im Anfang stecken bleibende Spekulation mit einbegriffen benken. Bu biefen allgemeinen philosophischen Gründen gesellt sich nun aber noch eine ganze Anzahl von spezifisch theologischen, welche ben Monismus von jeher als sehr brauchbar für spekulative Theologie haben So gleich beim Beginn ber chriftlichen erscheinen lassen. Theologie. In dem Zeitalter, als die chriftliche Rirche eine Theologie auszubilden begann, gab es thatfächlich nur monistische Philosophie. Die atomistisch = mechanischen Natur= erklärungsversuche bes Empedokles und der Atomiker übten keinerlei Einfluß mehr auf bas Denken ber bamaligen Zeit. Und wo etwa noch Wirkungen bavon zu spüren waren, wie im Epikureismus, mar eine berartige Philosophie ichon aus sittlich = religiösen Grunden für die christlichen Theologen völlig unannehmbar, wie ja die atomistisch-mechanische Weltanschauung von Anfang an — und zum Teil mit Recht mit dem Vorwurf des Atheismus, Materialismus und ber fittlichen Larheit behaftet war. Die Kirchenväter hatten dem= nach gar keine Wahl; sie mußten versuchen, den Monismus ber Theologie zu Grunde zu legen, wenn sie nicht überhaupt alle Philosophie bei Seite liegen lassen wollten. Letteres tann

spinozistische Borftellungsarten sich erzeugen und fortpstanzen, beruht barauf, daß alle menschlichen Borftellungen, Gebanken und Begriffe um ber Einheit bes Selbstbewußtseins willen unabsichtlich und ganz von selbst zum Allgemeinen gravitieren. Eben baburch ist ber Spinozissmus die Erbsünde bes Menschengeschlechts; ber Quell und Ursprung aller natürlichen Robbeiten und Ungeheuerlichkeiten, aller Gestlosiakeit, Unvernunft und Unsittlichkeit."

aber streng genommen die Wissenschaft, auch die Theologie Wird bennoch ber Versuch gemacht, so kommt bann' gleichwohl eine und zwar meist eine sehr bedenkliche Art von Philosophie zu Stande. Oder sollten etwa die ersten christlichen Theologen felbst eine Philosophie ausbilden? Dazu fehlten ihnen wie dem ganzen Zeitalter die eigentlichen theoretischen, philosophischen Motive. Aber wenn sie es auch versucht hätten, und es ware ihnen gelungen, so wurden sie fich mit ihrer ganzen Zeit in Widerspruch gesetzt haben. Nichts lag ihnen jedoch ferner als dies; gerade auf Anschluß an das Denken ihrer Zeit war ihr Streben gerichtet, sie wollten zeigen, daß die damalige Philosophie, also der Monismus nicht allein nicht wider das Chriftentum sei, sondern daß er, recht verstanden, ihm zur wissenschaftlichen Basis bienen könne. Namentlich war es ein Bunkt und gerade das Wesent= liche am Monismus, nämlich die Ginheit des Prinzips, was fie für ben Monismus einnahm. Sie identificierten nämlich ben Monismus mit Monotheismus. Alle namentlich alle polemischen und apologetischen Schriften aus jenem Reitalter sind zum nicht geringen Teil gegen den heidnischen Boly= theismus gerichtet und find bemüht, auf alle Weise den Monotheismus zu beweisen. Nichts konnte ihnen in diesem Streben will= kommener sein als der philosophische Monismus. Denn in ihm bekannte sich ja schon die gebildete Welt zur Lehre von Ginem Urprinzip, und zwar führte dasselbe schon von Alters ber, schon seit ben Eleaten und Heraklit den Namen Gott; und sollte ja auch bei den Neupythagoreern und Neuplatonikern den reli= giösen Bedürfnissen dienen, ward es doch auch zu dem Zwecke gebacht als ausgestattet mit allem Guten und Vortrefflichen, was der menschliche Geist nur erdenken konnte. War es also ein Wunder, daß die christliche Theologie, zumal ihre Bertreter felbst in den Schulen jener Philosophie gebildet waren. sich dem herrschenden Monismus anschloß? Die eigentliche

spekulative Bedeutung bes Monismus tam so gut als gar nicht in Betracht, es war vorzugsweise bas praktische Moment des Monotheismus und der damit gesetten einheitlichen Belt= regierung, was ihr Denken bestimmte und den philosophischen Monismus beutete. Wenn man 3. B. bei Frenaeus lieft (adv. haeres. VI. 20, 1): est una substantia omnium voluntas dei ober (IV. 9, 1): unius et ejusdem substantiae sunt omnia, so meint man, es mit einem streng philosophischen Monismus zu thun zu haben. Aber wenn Frengeus ber letten Stelle folgende Erläuterung nachfolgen läßt: h. e. ob uno et eodem deo, so ist offenbar, er meint ben Mono= theismus damit. Für diese Wahrheit wählte er und fast alle Kirchenväter\*) einen Ausbruck, ber bem Geschmack ber Zeit entsprach und, weil philosophisch klingend, dem Monotheismus und damit dem Christentum leichter Gingang verschaffen konnte.

Doch blieb man bekanntlich nicht bei den bloßen Worten stehen. Das Streben, dem Christentum den Charafter einer Philosophie zu geben, und so den Glauben in ein Wissen zu verwandeln, verleitete selbst orthodoge Kirchenlehrer, ganze Teile der monistischen Spekulation in die Dogmatik aufzusnehmen, namentlich die Art, wie das Eine sich mit Inhalt füllt und diesem zunächst nur idealen Gehalte auch Wirklichkeit giebt. Damit schien sich ein Weg zu öffnen, wie das undegreissliche Wesen der Gottheit selbst, das Geheimnis der Trinistät und die Schöpfung der Welt der menschlichen Einsicht näher gerückt werden könnte. Dies hängt der Hauptsache nach mit einer gewissen Deutung der platonischen Ideen zusams

<sup>\*)</sup> Alle Kirchenväter benten monistisch, nur bei hippolyt findet sich ein Anklang an die Atomistik. Er spricht von Elementen der Welt, als von einsachen Substanzen (μονουσια), die teils unsterblich, weil unauslöslich, teils zusammengesetzt und darum sterblich sind. Letztere sind aus Feuer, Wasser und Erde zusammengesetzt.

Während Plato in den Ibeen das absolut Seiende erblickt, welches für sich, aber nicht — abgesehen von ganz flüchtigen Andeutungen — in etwas anderem, auch nicht im Beifte Gottes besteht, und welches nicht auf die Welt wirkt, faßte fie ichon Aristoteles als Kräfte, als Ursachen, welche das auch in Wirklichkeit darzustellen suchen, was ihr Inhalt Wo sich nun bann ber monistische Zug geltend machte, wurde nur Eins, Gott, als das absolut Seiende betrachtet, und für die Ideen blieb nichts anderes übrig, denn sie als Ideen ober Gedanken Gottes anzusehen. So Plutarch. Die Erinnerung aber daran, daß die Ideen doch ursprünglich selbst das absolut Seiende bedeutet hatten, bewirkte es, daß die Gebanken Gottes nicht als bloke Gebanken, sondern als reale lebendige, zur Wirklichkeit hinftrebende Gedanken gefaßt murden. Der Inhalt der Ideen, welche jest den Verstand Gottes bilbeten, war nichts anderes, als die in allgemeinen Begriffen aufgefaßte Welt. So wurde der xóopog vonzóg zum Inhalt bes göttlichen Geiftes, b. h. Gott hat die Welt von Ewigkeit her gedacht. Befann man sich nun hierbei auf den Monismus und suchte Gott als eine ftrenge Ginheit zu faffen, fo mußten jene Ibeen in einer Beise zusammengefaßt werden, baß fie einander gegenseitig in ihrer Besonderheit auslöschten, ohne fich boch gang zu verdrängen. So ließ man fich gerne einen Gottesbegriff gefallen, in bem anfänglich alle Besonderheiten und Gegenfätze wohl vorhanden aber in gegenfeitiger Gebundenheit vorhanden waren, und acceptierte bereitwillig Redewendungen, wie etwa folgende: Gott ift das Gebärende und Geborene zugleich, das Erleuchtende und Erleuchtete, das Erscheinende und Verborgene, Gins und Alles zugleich.\*) Gott ist das Seiende nicht auf irgend eine Weise (nichts einzelnes), sondern überhaupt und unbegrenzt, in sich selbst alles Seiende

<sup>\*)</sup> Snnesius: homil. III. 191-202.

Blugel, Die fpetulative Theologie.

zusammensassend.\*) Es ist bemerkenswert, wie auch hier der Monismus nur dem Namen nach vorhanden ist, wie aber überall, wo von Gott oder der Welt als etwas Wirklichem die Nede ist, auch der Pluralismus zur Geltung kommt. Inspesen die Welt noch nicht geschaffen war, war der Herr des Universums allein; insosern aber er selbst alle Potenz, die Substanz alles Sichtbaren und Unsichtbaren war, war mit ihm alles vermöge jener vernünftigen Potenz. \*\*) Móros är nolds syn. \*\*\*) Und der Pluralismus ist um so mehr in den

ŀ

<sup>\*)</sup> Dionnsius. de div. nat. V. 4.

<sup>\*\*)</sup> Tatian: orat. contra Graec. V. (247-248).

<sup>\*\*\*)</sup> Hippolyt: contra haereses Noëti 10. p. 50. 51. Die Rotwendigkeit, wenn nur Eines gefett wirb, biefes Gine fofort als eine Bielheit zu benten, ift überall vorhanden. Wir wollen zwei weniger bekannte Stellen anführen. Ritolaus Cufanus († 1464) ftellte Betrachtungen gang im Sinne bes Monismus an. Gott wird überall als Einheit bewiesen und gepriesen, aber als eine folche Einheit, welche bie Roincibeng aller Gegenfage ift. "Bas in ben endlichen Dingen bas Sein ausmacht, diefem Dinge biefes, jenem jenes Sein verleiht, alles bas ift auch in Gott, nur noch nicht als vereinzelter Begenfat. Gott ift alles bas wirklich, von welchem bas Sein-Rönnen ausgesagt werben tann, benn nichts tann fein, welches nicht Gott ift. Gott alfo ift alles Mögliche wirklich, er ift tomplicite alles. Am treffenbften wird baber Gott als Possest als Ronnen und Sein bezeichnet." Ahnlich Franciscus Patritius († 1593). "Bas ift, ift entweber in ber Beije Eines, bag es gar feine Bielheit enthalt, ober in ber Beise eine Bielheit, daß es nichts Einheitliches enthält, ober Eines und Bieles zugleich, ober weber Gines noch Bieles. Bon biefen 4 Möglichkeiten ift jeboch nur eins bentbar, nämlich bie: bie endlichen Dinge find Gines und Bieles zugleich. Dies weift hin auf eine höhere einigende Ratur, welche weber Eines ift noch Bieles, sonbern schlechthin Eins, und nichts anderes als Gins. Aber in biefem Ginen ift bereits alles enthalten, mas später aus bemselben wird, und zwar nicht blok ber Möglichkeit nach, sondern wirklich, aber auch nicht in voller, entfalteter Birklichkeit, sonbern nur seminaliter, burch ben actus seminalis geht alles aus Einem hervor. Deshalb find alle Dinge uniter in bem Ginem enthalten, und bas Gine ift Alles, unomnia. Bergl. Bunjer: Gefchichte ber driftlichen Religionsphilosophie I. 1880. S. 54 u. 81.

Einen Gott bereits hineingedacht, als ja die in ihm vorhanbenen Ideen nicht bloße Möglichkeiten der Dinge sind, nicht bloß Gedanken in unserm Sinne, sondern Ideen im Sinne von Aristoteles, nämlich Kräfte, sich zu verwirklichen, causae, rationes. Nicht Ideen, wie die eines menschlichen Künstlers, nach welchen der Stoff gesormt wird, sondern efficientes causae, weil Gedanken des lebendigen Gottes. Apud Te (deum) rerum omnium instabilium stant causae et rerum omnium mutabilium immutabiles manent causae et omnium irrationabilium et temporalium sempiternae vivunt rationes (d. h. die Ideen).\*)

Derartige Spekulationen wurden von den chriftlichen Denkern adoptiert in der Meinung, damit nicht allein den Verstand Gottes konstruiert, sondern auch den Übergang gezeigt zu haben, wie aus der bloßen Ideaswelt eine reale Welt wird; da die göttlichen Gedanken selbst schon Idean sein sollten und zwar im Sinne Platos nämlich Seiendes, oder genauer nach Aristoteles zur Wirklichkeit von selbst strebend, so meinte man, auf diese Weise die Schöpfung der Welt und das Sinzwohnen göttlicher Gedanken und Wesenheiten in derselben bezgriffen zu haben.

Aber die Reben von realen, lebendigen Gedanken in Gott, realen Unterschieden in dem Einen, durch welche Gott auf die Welt wirkt, ohne sich mit ihr zu vermischen, gaben zugleich Veranlassung, das Mysterium von der Trinität begrifflich zu konstruieren. Es braucht wohl nicht erinnert zu werden, daß wir nicht daran benken, wie einst Souverain, das Dogma der Trinität aus dem Platonismus herzuleiten; von der Entstehung und biblischen Begründung desselben ist hier übers

<sup>\*)</sup> Augustin. Confess. 1, 6, de Trinit. IV, de civit. Dec. XII. 25 u. a. v. a. D. Darnach beruht hier die sog. Immanenz Gottes in der Belt auf einer platonisch-aristotelischen Reminiscenz.

haupt nicht die Rede, sondern allein von den Versuchen, daßselbe spekulativ zu begründen.

Dies Dogma reizte schon durch die Form des Rätsels die Wißbegierde und das Nachdenken. Man kann es nicht aussprechen, sagt Clemens Alex. ohne zu philosophieren, richtiger dürfte sein, man kann es nicht aussprechen, ohne aufzuhören zu philosophieren. Bei den Kirchenvätern haben nun die darüber angestellten Spekulationen etwas sehr Naives und Die neuplatonischen Begriffe und die, durch Unschuldiges. welche diese vorbereitet wurden, laden von selbst bazu ein, von den Kategorien, des rovs, doros, des Zeugens, Ausgehens, Gleichseins, Mehrseins und doch Gins bleibens Gebrauch ju machen. Gefteht doch Augustin mehrfach, \*) so ziemlich alles Theoretische bereits bei den Neuplatonikern als fertig vorgefunden und dieses nur auf das Christliche angewandt und mit christlichem Inhalt gefüllt zu haben. Dies ging um so leichtet an, weil die heidnische Spekulation viel Freiheit ließ, ob man zwei, drei oder vier Sypostasen des Einen unterscheiden wollte, ob man als volle Wirklichkeit (Hypostase) denken wollte, was Plotin noch Eigenschaften nannte, oder ob man mit Amelius, Jamblichus, Proclus u. a. jede ber brei Ginbeiten wieder in drei Substanzen geteilt benken will. Aus ben bloken überlieferten philosophischen Begriffen hätten die Berfer ebensogut ihre zwei Prinzipien, wie die Indier ihre Dreis oder die Cappter ihre Viereinheit beweisen können.

So schien der neuplatonische Monismus recht geeignet zu sein nicht allein die Religion im allgemeinen, sondern sogar das Wesentlichste des Christentums spekulativ zu rechtsertigen. Und dieser Umstand, daß gleich beim Beginn der christlichen Theologie diese so stark vom Monismus beeinflußt wurde, ist für die ganze Folgezeit von Bedeutung geblieden, denn: quo

<sup>\*) 3. 33.</sup> Confess. VII. 9.

semel est imbuta recens, servabit odorem testa diu` (Horat. ep. I. 2, 69). Es ging den Apologeten, wie es zu gehen pflegt, wenn man ein Spinnengewebe beseitigt. Dies ist zwar leicht zerrissen, aber Stücke davon bleiben an den Fingern, die es entfernen, kleben.

Uhnliche Gründe bewogen die moderne spekulative Theologie, sich an den neuern philosophischen Monismus anzu-Hatte letterer doch der Theologie überhaupt erst den Mut gegeben, sich zu einer spekulativen auszubilben. allgemeinen Taumel, in welchem am Ende des vorigen und zu Anfang unseres Jahrhunderts fast alle Wissenschaften sich ein spekulatives Fundament zu geben suchten, geriet auch die Theologie und zwar diese am tiefsten und längsten. Daß sie in dem Monismus die Philosophie allein erblickte, teilt sie mit einer großen Bahl ber Beitgenoffen; es wirkten bier eben überall die Motive, die früher besprochen sind, und welche dem Monismus leicht ein Übergewicht über jede andre Anschauung bei unbewachtem Denken verschaffen. Daß die Theologie aber viel tiefer hineingeriet und viel schwerer ernüchtert wird, hat in den besondern Gründen seine Ursache, aus welchen schon die alte Theologie so bereitwillig dem Monismus sich anschloß. Den Worten nach freilich schien der moderne Monismus gang von Religion durchdrungen zu sein und der Umstand, daß er durch den Idealismus Fichtes hindurchgegangen war, vermehrte biefen Schein noch, benn weil Fichte lediglich das Problem des Ich behandelt hatte, so behielten alle die Ausdrücke, die von ihm herrührten, auch als sie auf etwas ganz Anderes bezogen wurden, immer noch viel an sich. was an Ich, Geift, Denken, Person, Reslektieren u. s. w. So bekam das Absolute die Form und den Namen bes Ich und alles Geschehen hief Denken. Es lag nabe genug, daß hier die Theologen, das, was ihnen das Söchste war, nämlich den perfönlichen Gott, darin zu finden wähnten. Freilich ist es ja im Grunde genommen eine kolossale Selbsttäuschung, eine fallacia metonymiae ber gröbsten Art, in dem Einem des Monismus den driftlichen Gott zu erblicken.\*) Die Philosophen haben allerdings diesen Migbrauch des göttlichen Namens eingeführt und die Theologie hat sich dadurch täuschen lassen, hat gar nicht bemerkt, daß eigentlich in der Philosophie von etwas ganz Anderem die Rede war. Monismus, ber neuere noch mehr als ber antike, ist völlig verständlich, ohne daß eine Erinnerung an den Namen Gottes von nöten wäre. Nun mag es immerhin einem Philosophen unbenommen sein, seinem Hauptbegriffe, ber unendlichen Substanz, moralischen Weltordnung, dem absoluten Ich, dem Absoluten schlechthin, der Idee und was er sonst dafür ansieht, auch den Namen Gott beizulegen. Sobald sich der Philosoph über seinen Begriff mit Bestimmtheit erklärt, verliert die Wahrheit dabei nichts. Die Verwirrung beginnt erft, wenn der willfürlich gewählte Name Veranlassung giebt, daß jener Begriff verwechselt wird mit dem, was die Religion Gott Diesem Schickfal ist die moderne spekulative Theologie nennt. ausnahmslos verfallen. Sie glaubt über ben chriftlichen Gott zu spekulieren und spekuliert in Wirklichkeit über einen burren, metaphysischen, ungereimten, wertlosen Begriff. Sie meint über die Schöpfung oder überhaupt über bas Berhältnis Gottes zur Welt zu reden, mahrend fie nur über das Berhaltnis des Seienden zur Erscheinung, der Substanz zu ihren Accidenzen, bes Seins zum Werben, der letten Elemente zu ihren Birkungen redet.

<sup>\*)</sup> Gewöhnlich sieht jeder in dem Absoluten, was er zu sehen wünscht, und es geht dabei wie in der bekannten Geschichte mit dem Priester und der Dame, welche zusammen den Wond anschauen. Sie erblickt dort ein lustwandelndes, zärtliches Paar, während er entrüftet ausruft:

Gi, ei Mabam, warum nicht gar? Zwei Kirchenturme feh ich flar!

Und so hat sich durchweg die spekulative Theologie von dem herrschenden Wonismus statt der religiösen Begriffe einen Bechselbalg unterschieben und zu der Weinung fortreißen lassen, sie habe damit das religiöse Glauben zu einem spekulativen Bissen erhoben. Recht augenscheinlich ist dies auch im Bestreff des Dogmas von der Trinität zu erkennen.

Während die spekulativen Rechtfertigungen der Trinität von seiten der Kirchenväter noch verhältnismäßig naiv mit leicht erklärlicher Selbsttäuschung angestellt sind, tragen die bes mobernen Spinozismus ein ganz anderes Gepräge. Der Charafter des ehrfurchteinflößenden Geheimnisses, vor dem sich ber menschliche Verstand von selbst zurückzieht, ist zumeist ganz abgestreift, und anstatt doppelt vorsichtig zu sein, wenn man das Ungeheure unternimmt, das göttliche Wesen begrifflich zu erfassen und doppelt mählerisch in der Auswahl der Bilder und Ausdrücke, die darauf angewendet werden sollen — von allem das Gegenteil. Begriffe, die, weil in sich fehlerhaft, man sich scheut, auf die weltlichen Dinge anzuwenden, werden unbesehens für gut genug gehalten, das Höchste zu begreifen. Die trivialsten Bilder gelten für hinreichend, das was kein Auge gesehen hat, anschaulich zu machen.\*) Der Locus über die Trinität, welchen sonst die christliche Dogmatik als ein unbegreifliches Mysterium behandelt hat, ailt der monistischen Spekulation für einen Pfahl, baran geschrieben steht: hier

<sup>\*)</sup> Einige dieser geläufigen Bilber: 1 ist 1 als Quadrat und Kubus; Bergangenheit, Gegenwart, Zukunft; seste, stüsssige, gasförmige Körper; Mineral, Pslanze, Tier; der Dreiklang; gelb, blau, rot als Grundsarben; Schwefel und Sauerstoff verbinden sich zur Schwefelsäure; und so manche andre "Abschattung" der Trinität mag man nachlesen, z. B. bei Delipsch: System der chrisklichen Apologetik. 1869. S. 282, oder bei Chrisklieb: Roderne Zweisel am chrisklichen Glauben 1870. Derselbe meint, daß durch den Trinitätsbegriff "erst die starre Gottesidee des abstrakten Ronismus in Fluß gekommen sei" (die besten Methoden der Bekämpsung des modernen Unglaubens. 1874. S. 22).

darf allerhand Schutt abgeladen werden. Hier ist in der That der Schutt, das Schlechteste aller Systeme abgeladen, indem man meinte, hier einmal seiner Phantasie ungezügelt freien Lauf lassen zu können. Für die Geschichte der Religionsphilosophie bleibt es immer ein Zeugnis besonders geringen Verständnisses philosophischer Dinge, mechanischen Klebens an Worten und täppischen Zugreisens nach scheinbaren, oberssächlichen Ühnlichkeiten, wie man die von Fichte herrührende und von Hegel besonders ausgebildete Methode, die sich in Thesis, Antithesis und Synthesis bewegt, als christliche Dreiseinigkeit hat sassen sonnen, indem man glaubte, diese damit spekulativ begründet zu haben. Daß dies noch immer und zwar noch immer mit denselben Mitteln, derselben Selbstäuschung und berselben Prätension geschieht, wird sich noch später zeigen.

Es ist natürlich, daß konsequentere philosophische Geister bald diese Täuschung gewahr werden, denn "die spekulativen Ausdeutungen der Trinität zum Ausdruck einer Thesis, Antithesis und Synthesis in der Idee des Absoluten substituieren der Kirchenlehre etwas wesentlich Anderes, als ihr historischer Inhalt ist."\*) "Es ist leeres Phantasiespiel ohne jeden wissenschaftlichen Wert und blauer Dunst, welchen man sich selbst und anderen vormacht."\*\*)

Bemerkenswert ist es freilich, daß gerade solche Denker diese Selbsttäuschung darzulegen suchen, welche, wie wir später sehen werden, noch zum Teil ganz in diesen und womöglich noch größern Täuschungen befangen sind,\*\*\*) ja für welche eine

<sup>\*)</sup> Biebermann: driftliche Dogmatik. Burich 1869. S. 556.

<sup>\*\*)</sup> Lipfius: Lehrbuch ber evangelische protestantischen Dogmatik. 1876. S. 192.

<sup>\*\*\*)</sup> So heißt es 3. B. bei Biebermann a. a. D. 699: "ber Rern ber Trinitätslehre ist bies: bie im endlichen Geiste sich als Araft ber Aushebung seines Selbstwiberspruchs und Zwiespaltes erweisenbe Ab-

gewisse spekulative Ausbeutung der Trinität das einzige Band ist, welches ihre Anschauung mit dem historischen Christentum verknüpft.

Es ist bereits gesagt, daß es die Theologie nicht allein ist, welche so stark unter dem Einfluß des Monismus gestanden hat: während aber alle andern Wissenschaften ohne Ausnahme fehr bald das Unwissenschaftliche und die Täuschungen desselben erkannten und darum abwarfen, sodaß derselbe gegenwärtig als wissenschaftlich völlig abgethan gilt, ist er noch immer selbst in jungern Vertretern der spekulativen Theologie und einer dieser verwandten Philosophie sehr wirksam. auch die Blüte der sogenannten spekulativen Theologie im Sinne des Monismus längst vorüber, so werben wir doch im Nachstehenden noch sehr tiefgreifenden Nachwirkungen in der heutigen spekulativen Theologie begegnen. Der Grund, daß es bei der Theologie so schwer hält, die Täuschungen des Monismus zu erkennen und sich von ihm zu befreien, ist einmal in der uralten Tradition aus der Zeit der Kirchenväter ber zu suchen, sodann in ben ihr eigentümlichen Gegenständen. Die andern Wissenschaften tragen in der Empirie eine stete

solutheit bes Geistes ift ein Moment bes actus purus bes absoluten Beiftes felbst, und zwar ift erft im thatsachlichen Gintritt biefes Brin-Bips in die Geschichte Gott in ber Menscheit als absoluter Geift wirtlich offenbar." Diefer felbst hat brei nicht getrennte aber wesentlich unterscheidbare Momente: 1. das Setzen der Welt als Naturprozeh außer Gott; 2. die Selbstoffenbarung an ben endlichen Beift in ber Belt; 3. die Selbstverwirklichung absoluten Seins im endlichen Geift auf bem Boben ber Belt. 647. Ober wer wie Lipfius mit ausbrudlicher Berufung auf Fichte und Segel Gott als purus actus befiniert, wer ferner aus diesem purus actus die drei Momente im Begriff bes Absoluten 1. absolut lebendige Weltenergie, 2. absolut vernunftige Beltnorm, 3. absolut teleologisches Beltpringip ableitet, wer endlich barin einen spekulativen Bersuch über die christliche Trinität findet a. a. D. 191 - hat ber ein Recht von ähnlichen trinitarischen Berwendungen ber Thesis, Antithesis und Spnthesis als blauem Dunft zu reben, ben man sich und anbern vormacht? 192.

Rektifikation ihrer Theorien und Hypothesen, und falsche Theorien werden mit der Zeit immer mit der Erfahrung in Widerspruch tommen und darum aufgegeben bezw. torrigiert Darum hat ber Monismus fehr bald seinen Ginfluß auf die empirischen Wissenschaften verloren. Singegen handelt die Theologie von Dingen, welche nicht Gegenstand der Erfahrung ober gar des Experimentes sind noch sein können Freilich könnte hier das natürlich religiose Bedürfnis eine Art Brüfftein bilden für das, was die religiöse Theorie sett oder aufgiebt, aber bergleichen fromme Erfahrungen find doch fehr jubjektiv und ebenso vieldeutig, als die Begriffe für die göttlichen Daraus ift es erklärlich, bag Dinge elastisch zu sein vflegen. Theorien, welche offenbar widerfinnig und irreligiös find, doch in ihrem Aufput mit mehrbeutigen Worten lange den Beifall selbst solcher Gemüter finden können, welche sonst fest im Glauben gewurzelt stehn. Gin gewisser Schaum bes Spinozismus ift eben, wie Jacobi bemerkt, nicht allein mit bem Christentum, sondern auch mit allen Gattungen des Aberglaubens und der Schwärmerei verträglich. \*)

In Wahrheit freilich steht die monistische Weltanschauung, einigermaßen konsequent durchgeführt, im direkten Gegensaß gegen das Christentum wie überhaupt gegen alle Religion, wie sich noch zeigen wird; soll ja irgend eine Art Religion mit ihm in Verbindung gebracht werden, so ist es der Pantheis mus, falls man diesen als Religion gelten lassen will. Denn Pantheismus nennt man eine Anschauung, welche nur Einssetzt, dieses Eine ohne innere Unterschiede, oder dieselben doch so, daß sie einander auslöschen, also ohne Gedanken, ohne Verstand, Willen u. s. w.; welche ferner dieses Eine als alleinige Ursache und Substanz der Welt ansieht, nicht so daß dasselbe

<sup>\*)</sup> Jacobi's Werte. Bb. IV. 216.

Urfache der Welt vermöge seiner Intelligenz und Allmacht geworben wäre, benn bas würde innere Vielheit in bem Einen voraussetzen, sondern vermöge des absoluten Werdens, also eines blinden Geschehens, eines notwendigen Naturprozesses; eine Anschauung, welche endlich ein so gefaßtes Absolute Gott nennt, pflegt man von jeher Bantheismus zu beißen. muß aber dieser Name von jeher mehr Abstokendes gehabt haben, als die Sache felbft. Denn alle Bantheiften, wohl ohne Ausnahme, selbst die, welche sich zu dessen Konsequenzen bekennen, haben gegen diesen Namen protestiert. Dieses Protestieren gehört mit zu ben spezifischen Merkmalen des Pantheismus; wie Spinoza, Schelling, Begel, Schleiermacher u. a. fo verbitten fich Biebermann, Pfleiberer u. a. sehr stark jene Bezeichnung. Um bies mit einigem Schein zu thun, giebt man freilich dem Worte Pantheismus eine ganz unmögliche und unhistorische Bedeutung und versteht darunter ein System, welches jedes einzelne Ding ober die Welt selbst in ihrer Bereinzelung mit Gott identificiert. So argumentieren schon die Braminen wider die, welche sie des Pantheismus beschuldigen, und fragen, hat denn der Teil die Eigenschaften bes Ganzen? Der Ganges trägt Schiffe, trägt etwa barum bas Gangeswasser im Waschbecken auch Schiffe? Das Ganze als Ganzes und Eins nennen wir Gott, aber barum nicht auch das einzelne als solches. Nun in verbis simus facillimi. Wir können von dem Worte Pantheismus absehn. benken gewisse christliche Theologen mit einigen Naturvölkern. man brauche einem franken Kinde nur einen andern Namen zu geben, das helfe schon, oder folgen dem Rabbi Sfaak. welcher die Umänderung des Namens als Mittel, dem Verhängnis zu entgehen, empfiehlt. Sie lieben es die sonft pan= theistisch genannte Weltanschauung die "organische" zu nennen, und sie unter diesem Namen der pluralistischen als

Menschen um sein Seelenheil, die wissenschaftliche Thätigkeit wird diesem praktischen Ziele entschieden untergeordet. "\*) Anstatt des interesselsen Untersuchens ist ein immer heißer werdendes Verlangen eingetreten, die Gottheit nicht bloß denkend zu erkennen, sondern vielmehr sie zu schauen, nicht bloß in ein persönliches Verhältnis zu ihr zu treten, sondern mit ihr im ekstatischen Zustande Sins zu werden oder völlig in sie aufzugehn. Wie muß ich denken und handeln, damit ich glückselig werde? Diese Frage ist die eigentliche Triebseder, welche in der ganzen nacharistotelischen Philosophie vorherrscht, und von welcher sich selbst die Skeptiker nicht frei machen können. "\*\*) Nach diesen Motiven wurde damals die Theorie bestimmt, die Auswahl aus den alten Philosophemen getroffen und das als brauchdar Besundene zu einem das religiöse Bedürsnis bestiedigenden Ganzen verschmolzen und gedeutet.

Seitbem aber bas Chriftentum angesehn wurde und sich bewährt hatte als das, was den religiösen Interessen vollkommen Genüge leistet, und seitbem die Wissenschaft sich aus der engen Verbindung mit der Theologie nämlich aus ben Fesseln der Scholaftik befreit hat, sind auch die religiösen Momente als bestimmende Motive für rein wissenschaftliche Spekulationen immer mehr zurückgetreten. Wo freilich der Wert des Christentums verkannt wurde, suchte man auch das, was dieses allein bietet, wieder in der philosophischen Spekulation. So Spinoza. Er behauptet von seiner Lehre, docet, nos ex solo Dei nutu agere, divinaeque naturae esse participes et eo magis, quo perfectiores actiones agimus et quo magis magisque Deum intelligimus. Haec doctrina praeterquam quod animum omnimodo quietum reddit. hoc etiam habet, quod nos docet, in quo nostra summa felicitas

<sup>\*)</sup> E. Beller: Die Philosophie ber Griechen. III. 2. 581.

<sup>\*\*)</sup> Thilo: Rurge pragm. Geschichte ber Philosophie. I. 312.

sive beatitudo consistit, nempe in sola Dei cognitione, ex qua ad ea tantum agenda inducimus, quae amor et pietas suadet. Sie lehrt ferner utramque fortunae faciem aequo animo exspectare et ferre, docet, neminem odio habere, nec contemnere. Was kann man von einer Religion für vieses Leben mehr verlangen, als was Spinoza von seiner Doktrin verspricht: wachsende Veredelung des Gemüts durch Erkenntnis und Liebe Gottes, Seelenfrieden, ja teilhaben an der göttlichen Natur, Trost und Ergebung in jegliches Schickfal, Antried zu Gerechtigkeit und Liebe gegen den Nächsten!

Ohne Zweifel war es ein Rückfall in das vorchriftliche Denken, folch hohe Buter von einer theoretischen Spekulation zu erwarten und zu verheißen. Insofern steht darum die neuere Philosophie weit über Spinoza, als bei ihr die religiös-praktischen Momente ganz entschieden hinter die eigentlich theoretischen zurücktreten. So muß es sein, wenn nicht beides Religion und Philosophie verdorben werden soll. neuern Systeme sind nicht von religiösen Interessen noch auf solche ausgegangen. Es waren vielmehr immer zunächst rein theoretische Probleme, welche zum Denken trieben und eine Lösung durch die Philosophie forderten. Da nun aber von ben neuern Systemen kulturhistorisch sich bie monistischen am breitesten machten, so bewirkten es alsdann auch die bereits oben besprochenen Motive, daß sich die Theologie mit ihren religiösen Interessen an jene anschloß. Außerdem arbeitete noch eine große Menge äußerer kulturhistorischer Momente auf einen solchen Anschluß hin; versicherten doch die monisti= schen Philosophen einerseits in der naiven Entdeckerfreude, in der Lösung der philosophischen Probleme zugleich eine spekulative Begründung der religiösen Wahrheiten gefunden zu haben; andrerseits schaute man in einer religiös laren Zeit bei ber großen Leere und zum Teil Plattheit der Theologie nach etwas aus, was diese beleben ober gar ersetzen konnte, und glaubte,

dies in der monistischen Philosophie gefunden zu haben.\*) Namentlich war es der Gottesbegriff, welcher Philosophie und Theologie mit einander verband. Da erstere das Absolute mit Namen und Eigenschaften schmückte, welche sonst allein dem christlichen Gott gegeben zu werden pflegen, so entstand die Meinung, beide Theologie und Philosophie beschäftigten sich mit dem nämlichen Objekte nämlich mit Gott.

Eine Folge davon war, daß von der Religion hauptsfächlich die eine — an sich weit weniger wichtige Seite — nämlich die theoretische, auf Erkenntnis gerichtete in's Auge gesaßt wurde. Gott war der Philosophie ein Erkenntnissbegriff und diente nur dazu, die vorhandene Welt zu erklären. Die Religion wurde daher auch hauptsächlich nach ihrem intellektuellen Wert geschätzt, wie weit sie Erkenntnis gewährt. Dieser salsche Waßstab, welcher an die Religion angelegt ward, ließ immer mehr die praktische Bedeutung derselben zurücktreten.

<sup>\*)</sup> In diefer Beziehung möge aus ber Schrift von Dr. G. Gilers (Rönigl. Breuß. Geh. Regierungerate a. D. und vormaligem Referenten über bas Universitätswesen im Ministerium Eichhorn): Meine Banberung burch's Leben. 1858. IV. 78. folgendes mitgeteilt werben: "Altenftein traf feine Magregeln in ber Berwaltung ber geiftlichen und wiffenschaftlichen Angelegenheiten feines Minifteriums nach ber Schablone feiner eigenen und zwar, wie es fich fpater zeigte, mohlbegründeten Anschauung ber höhern Sphare bes geistigen Lebens im beutschen Bolte. Bon ber überzeugung ausgehend, daß bas Specififche bes driftlichen Glaubens in ber miffenschaftlich gebilbeten und bentenben Belt seinen Salt verloren und nur noch in bem zum Denten unfähigen Bobel murzele, suchte er einen Philosophen, welcher ber bentenden Welt unter ber Form bes Chriftlichen eine philosophische Religion bieten konnte, bie burch ben Schein bes Chriftlichen zugleich bem Bolte unanftögig fei. Ginen folden fant er in Begel. Die Belt weiß, mit welcher Rraft logischer Berblendungefunft, verbunden mit allertieffter Beuchelei bas Bert vollbracht murbe." Bgl. noch S. 144. Diefe Außerungen muffen bedeutungeboll genug ericheinen von einem Manne, bem ber Rugang zu ben betreffenden Altenstuden, welche bie weitere Aufhellung barüber ergaben, offen ftanb.

Auf diesem Standpunkte, wo die Religion vorzugsweise von der theoretischen Seite betrachtet wird, wiesern sie namentslich in dem Gottesbegriff ein Erklärungsprinzip der vorshandenen Welt aufstellt, also wiesern sie eigentlich Philosophie ist, stehen von den heutigen Theologen namentlich die der negativen Richtung, zu diesen zählen wir besonders Biedersmann, Pfleiderer und Lipsius.

## Biedermann.

Dieser sieht die Religion in erster Linie darauf an, ob sie fähig ift, philosophische Probleme zu lösen.

Als Grundproblem, für welches die Religion die Lösung bringen foll, gilt ihm, einen Begriff zu finden, in welchem Unendlichkeit bezw. Absolutheit und Geiftigkeit vereinigt find.\*) Diefe Borte bedürfen indes gar fehr einer Erflärung im monistischen Sinne. Unendlichkeit bedeutet hier soviel als Absolutheit, beides befagt nach bem bekannten Sophisma: determinatio est negatio soviel als: das unendliche ober absolute Wefen ift alles Sein, ift kein einzelnes Wefen. neben welchem auch andre noch existierten, sondern absorbiert in sich alles Sein; jede Annahme von andern Wesen brächte in das Gine die Regation hinein, daß diefes das andre nicht ift, und so wurde das Eine aufhören, alles, und somit absolut und unendlich zu sein. Was wir von diesen geläufigen Re= flexionen des Monismus zu halten haben, ist oben bereits gesagt; jest gehe man auf die Anschauung Biedermanns ein. vergesse, was sonst unter absolut und unendlich zu verstehen ist, namentlich daß das Prädikat der Unendlichkeit über= haupt auf ein absolutes Wesen dem Raume nach nicht bezogen werben kann, und noch weniger auf das Sein. Denn bas Sein hat keine Grabe, es hat keinen Sinn, einem Wesen bas

<sup>\*)</sup> Biedermann: Chriftliche Dogmatit. Burich 1869. G. 27 u. 619. Flügel, Die fvefulative Theologie.

Sein im höhern ober geringeren Grabe juguschreiben, entweber ist eine Sache, ober sie ist nicht. Noch viel willfürlicher aber wird das Wort Geift gedeutet. Darunter versteht man sonst ein Ich, das zu einer Person sich zusammenschließende Denken, Rühlen und Wollen. Abgeleiteter Beise spricht man bann wohl auch von dem Geift einer Gesellschaft, eines Zeitalters. eines Kunstwerks u. s. w. Aber noch vielmehr verallgemeinert erscheint der Begriff Geist bei Biedermann, wie überhaubt hier bedeutet Geift soviel als Beim neuern Monismus. Es ist schon erinnert, wie man sich, schehen, purus actus. seitdem Fichte das Geschehen im Ich ober das Denken zum Geschehen überhaupt verallgemeinerte, gewöhnt hat, jedes Geschehen Denken ober Beift zu nennen. Go befiniert benn auch Biedermann den Geist als purus actus (633, 643, 647). b. h. als absolutes Werben. Einem Wesen den purus actus auschreiben, heißt sagen: es bleibt nicht, was es ift, sondem ist unaufhörlich in Thätigkeit ober Werden begriffen. man nach der Urfache diefer Thätigkeit, so wird geantwortet: die Thätigkeit geschieht eben ohne Ursache, geschieht absolut, bas Wesen selbst ist überhaupt nichts anderes als Thätigkeit aus sich selbst heraus, purus actus. Wird weiter gefragt: wie kann man aber dies Geift nennen, fo dient als Antwort, wenn überhaupt eine gegeben wird, der hinweis auf die Gewohnheit unter den monistischen Philosophen seit Richte, welcher den Geist als actus purus oder Selbstbestimmung Run ift es ja freilich eine ganz falsche Umkehrung. felbst wenn der Beist purus actus mare, jeden actus purus Beist Es gehört dies aber eben zu den Willfürlichkeiten au nennen. bes Monismus, die Begriffe gang ungehörig zu verallgemeinern und bann etwa zu sagen: ber purus actus, die Thätigkeit aus sich selbst ift das Wesentlichste des Geistes, darum de potiore fit denominatio, also nennen wir alles absolute Geschehen Beift. Bei Fichte hatte nun felbst diese Umkehrung noch

einen Sinn, benn, ba er bas Ich für bas einzige Reale hielt, so mußte ihm ber Begriff Ich ober Geist, ober actus purus mit dem ber Realität ober dem Geschehen überhaupt zusammenfallen. Er konnte also sagen: Geist ist absolutes Geschehen und alles Geschehen ist Geist. Aber ganz ungeshörig wird diese Gleichsetzung, wo das Ich aufhört, das einzige Reale zu sein, hier ist es nur noch eine willkürliche aber allerbings sehr bedeutungsvolle und bequeme Reminiscenz.

Der Leser hat also alle sonstigen vernünftigen Begriffe, welche er gewohnt ist, mit dem Worte Geist zu verbinden, namentlich den Begriff der Bernünftigkeit und Persönlichkeit, so lange zu vergessen, als er mit Biedermann und Gessinnungsgenossen beschäftigt ist und denke allein Geist — purus actus oder Geschehen ohne Ursache.

Was ist nun das Grundproblem der Religion nach Biedermann? Was bedeutet die Vereinigung von Unsendlichkeit und Geist? Es sind die alten Bekannten; die beiden einzigen Begriffe, mit denen der Monismus überhaupt operiert: Ein Wesen behaftet mit dem absoluten Werden.

Sanz dunkel hat der Verfasser hier allerdings ein Problem und zwar eins der schwierigsten gefühlt, nämlich wie aus dem Sein das Werden folgt, wie der Stoff als Kraft thätig sein kann; aber das Problem ist nur ganz dunkel gefühlt und falsch ausgedrückt, denn erstens weist nichts in der Natur auf nur Ein Seiendes hin und zum andern ist das Werden nie absolut, das Geschehen ohne Ursache weder gegeben noch denkbar.

Indessen wenn wir auch gegen das aufgestellte Problem und seine Fassung nichts einwenden wollten, ist denn dies ein religiöses Problem und zwar das vornehmste? Verweilen wir nicht hierbei noch ganz in der Sphäre der Metaphysik oder theoretischer Natursorschung? Allein es ist ja bekannt, wiewohl das Absolute des Monismus und der christliche Gott non aliter inter se conveniunt quam canis, signum coeleste

et canis, animal latrans (Spinoza), also nur dem Namen nach, daß doch die Monisten meistens meinen über Gott zu spekulieren, wenn sie ein philosophisches Absolute noch dazu in fehr fehlerhafter Weise aufstellen. So auch Biebermann. Er identificiert den Begriff des Absoluten, welches Ginbeit (oder Sein oder Unendlichkeit oder Absolutheit) und Werden (ober (!) Geist) vereinigt, mit dem Gottesbegriff; und die Runft. Einheit und Werden zusammenzudenken, gilt ihm als bie Lösung bes eigentlichen religiöfen Broblems. bemerkenswert, wie er alle religiösen Wahrheiten immer in diesem Sinne aufzulösen weiß. Go 3. B. die Erlösung. "Im Begriff endlicher Geift liegt eigentlich ein Widerspruch (benn "Geist" bedeutet purus actus, aber "endlich" knüpft biesen an endliche Bedingungen). Dieser (wohl gemerkt: gemachte) Widerfpruch ift (!) das Erlösungsbedürfnis. Dies findet feine Befriedigung oder (!) der Widerspruch seine Aufhebung burch bas vollendende Moment der Selbstoffenbarung des absoluten Geiftes im endlichen Beifte; badurch, daß jener fich in biefem als die immanent wirkende Kraft eines wirklichen. bem endlichen Naturbestimmtwerden zur Selbstbestimmung aus ihm, dem absoluten Brinzip, auch die Naturwelt sich erhebenden Beisteslebens erreicht oder (!) durch die Selbstoffenbarung Gottes im Menschen als Inabe. " 676. wird 682 das Bringip des Christentums in die Gotteskindschaft d. h. (!) Gottmenschheit gesetzt d. h. (!) die reale Siniauna des göttlichen und des menschlichen Wefens zur wirklichen Einheit persönlichen Beistestebens! Also die verkehrte Dottrin. welche das Werden absolut sett, aber so daß es sich nur in den einzelnen Wesen verwirklicht, d. h. die simple Lehre, baß ber allgemeine Begriff nur in ben konkreten enthalten ift, wird hier aufgebauscht zur Erlösung und Gotteskindschaft. Dag bei ihm die Begriffe ber Schöpfung und Unfterblichkeit auf nichts anderes hinauslaufen, wird fich fpater zeigen. Sett

möge noch ein Blick barauf gethan werden, wie er aus der Analyse der empirischen Erscheinungen der Religion als Grundmomente ber Gottesibee, die bem religiösen Bewußtsein immanent ift, Unendlichkeit und Beiftigkeit ableitet. Die Unend= lichkeit wird so gewonnen: allen Religionen ist der Glaube an höhere Macht ober Mächte eigen. Zugegeben. Die höhere, überweltliche Macht wird nun aber sofort verallgemeinert und gesteigert zur "unendlichen" Macht (27). Das ist jedenfalls nicht gefunden, sondern ganz willfürlich hineingetragen. werden denn im Heidentum die Götter als unendliche Macht porgestellt? Bielmehr läßt fich sagen, sie werden überall als endliche Mächte gedacht. Und selbst wenn man dem Verfasser erlauben möchte, Macht gleich Allmacht zu setzen, so ist All= macht noch lange nicht Unendlichkeit im Sinne von Biebermann nämlich: alles sein und alles werben. Das zweite Moment im Begriff Gottes, nämlich Geift wird in folgender Beise analytisch gefunden: zwischen den höhern Mächten und ben Menschen besteht nach allen Religionen ein gewisser Rapport, gewisse Beziehungen b. h. (!) Geist; aber nur in dem ganz allgemeinen Sinn eines jenseits der natürlichen Sinneswahrnehmbarkeit liegenden aber realen Wesens, was dem Geist im Menschen insofern gleichartig ift, daß eine Wechselbeziehung awischen beiden stattfinden kann (28). Hier sieht man erstens, unter Geift wird gang allgemein bas Wirken verftanden, und zum andern wird ftatt einer Analyse bas alte Sophisma, daß nur Gleiches aufeinander wirken könne, vorgetragen, aus der geglaubten Wechselwirkung zwischen Mensch und Gott schließt er, daß eine Gleichheit zwischen diesen beiden Gliedern bestehe, Gott also als ein dem Menschengeiste analoger Beist gedacht Das konnte unmittelbar aus der Analyse der Religion herüber genommen werden, daß die Götter immer nach mensch= licher Analogie als Versonen vorgestellt sind, dazu bedurfte es bes fehlerhaften Schlusses nicht, denn bas beruht auf gang andern nämlich psychologischen Gründen.\*) Allein mit dem analytischen Ergebnis, daß die Götter als Personen vorgestellt werden, ist noch gar nichts im Sinne Biedermann's gewonnen, denn der steuert auf unendlichen Geist hin. Darauf wird er nun wieder vermöge des Doppelsinnes, in welchem er das Wort Geist deutet, geführt, nämlich einmal als Person und dann als actus purus. So meint er denn, die Götter werden als Geist d. h. (!) als actus purus, und also als unendlicher Geist vorgestellt. Auf diese Weise sindet er denn "im Wege der Analyse der empirischen Erscheinungen der Religion, daß das religiöse Bewußtsein unter Gott die Einheit von Unendlichseit und Geistigkeit in dem angegebenen Sinne verstehe".

Sehen wir nun zu, wie die angeblich analytisch gefundenen, konstitutiven Merkmale der Religion synthetisch begründet werden.

Worauf gründet sich die Annahme der Einheit, welche zugleich die Unendlichkeit in sich enthält, also der Monismus? Hier sieht man sich vergeblich nach Beweisen um. Wozu auch noch beweisen, was innerhalb des engen Kreises von Philosophen, mit welchen Biedermann allein bekannt ist, nämlich der Monisten, niemand bezweiselt! Aus dem Früheren kennen wir die Motive, welche zum Monismus führen, sie werden auch auf den Versasser gewirkt haben; ihm ist es Axiom geworden: "der kosmologische Beweis führt mit logischer Notwendigkeit auf das Problem, Einen absoluten Grund der Naturwelt zu benken" (620). "Vorab ist dieser Begriff als Einheit, notwendig als Eins, Ureinheit zu fassen" (620). So wird rundweg behauptet.\*\*

<sup>\*)</sup> Bgl. bagu: Flügel: Das Ich im Leben ber Boller in ber Beitschrift für Bollerpfychologie und Sprachwiffenschaft. XI, 60.

<sup>\*\*)</sup> A. Schweizer (die chriftliche Glaubenslehre 1863. I. 101) führt fogar Zwingli an als Autorität für die Einheit alles Seins.

Dies Eine muß nun weiter als geistiges Prinzip gedacht werden, wie der teleologische Beweiß verlangt (620). ift aber natürlich nicht so zu verstehen, als sei dies Eine eine absichtlich handelnde, zweckthätige Verson, sondern teleologisch bat hier einen ganz andern Sinn. Da nur Eins als absolute Ursache der ganzen gegebenen Welt angenommen wird, so muß bieses auch Urheber der Menschen, also der Geister sein und also nach dem bekannten Satz: qualis effectus talis causa selbst Geist. Freilich nimmt Verfasser diesen Satz nur im allerallgemeinsten Sinn, benn streng genommen hatte er ichließen müssen: da es Körper, Steine, Hunde, Personen u. s. w. giebt, so muß das Absolute auch ein Urkörper, Urstein, Urhund, Urpersönlichkeit u. s. w. sein; aber er beliebt nur zu sagen: es muß ein Urgeist sein. "Das Ich ist eine thatsächliche Synthese von Natur und Geift, Die aus ber Bafis ber Natur hervorgeht. Die Natur aber als solche ist nicht ber Grund derselben [benn qualis effectus talis causa]; also (!) sett sie Geist als Urgrund der Natur und des menschlichen Beistes voraus (651).

Nun sollte man mindestens meinen, dieser Kanon, daß Gleiches nur vom Gleichen komme, müsse dahin sühren zu sagen: die menschliche Person kann nur von einer Urpersönslichkeit stammen. Allein hier bemüht sich Biedermann auf alle Weise zu zeigen, was aus der Anlage des ganzen Systems sich von selbst versteht, daß nämlich das Absolute nicht als Person zu denken sei. Und in Rücksicht darauf, wie die Vershältnisse einmal liegen, ist es immer anzuerkennen, wenn ein Autor sofort frei und deutlich sagt, daß er unter jenem Absoluten keine Person verstanden wissen wolle. Diesen Ruhm wird man Viedermann lassen müssen, hierin überall offen genug zu sein. Daß Gott keine Person sein könne, sucht er zunächst analytisch aus seinen Sigenschaften nachzuweisen. Daß gelingt ihm freilich nur, indem er jede Sigenschaft Gottes für

sich isoliert denkt und im Sinne des Pantheismus zu steigern meint, z. B. die Allmacht hat schon immer alles gethan, was sie thun kann (562) (warum denn?) Folglich schließt sie den Begriff Willen und damit Persönlichkeit aus. Die Allwissenheit weiß alles als gegenwärtig (warum?). Darum ist sie underträglich mit der Annahme von zweckseheder Absicht, die auf das Zukünftige geht, und also auch mit Persönlichkeit (566) u. s. f. f.

Sodann erkennt er, daß Absolutheit und Persönlichkeit einander ausschließen, nämlich Absolutheit in seinem Sinne als ein in sich unterschiedsloses, also blindes Eines genommen. Das ift allerdings ein Widerspruch, beides von Gott aus zu zu sagen (557). Dieser Widerspruch ist nur zu vermeiden, indem das eine oder das andere Glied aufgegeben wird, entweder Persönlichkeit oder Absolutheit im Sinne von Viedersmann. Das letztere aufgeben, aber meint er sei Deismus (557): darum (der Name Deismus scheint von den Monisten sehr gefürchtet zu sein) giebt er die Persönlichkeit auf, welche ja überhaupt "in die deistische Vorstellung von Gott fällt" (560).\*)

Hier erinnere sich nun der Leser, daß dies alles in einer "christlichen Dogmatik" steht; er wird also fragen: wenn Gott aufhört, Person zu sein, verliert man damit nicht alle Religion? Wenn dies die Lehre des Christentums wäre, entspricht dam nicht fast jeder heidnische Kultus besser den menschlichen religiösen Bedürfnissen? Ist nicht in dem rohesten Heidentum mehr von Religion zu sinden, als im Spinozismus? Denn wenn Gott keine Person ist, keine absichtliche Leitung die

<sup>\*)</sup> Einen ähnlichen Versuch, die chriftliche Religion und zwar als Religion bes Diesseits ohne einen persönlichen Gott halten zu wollen und statt besselben "einen lebendigen, die Welt durchflutenden Gott" zu lehren, siehe: Hang: Bersuch einer chriftl. Dogmatik 1868. Über Lang vgl. Ziller: Gegen die vom Züricher Geistlichen Lang 1873 in Leipzig gehaltene Predigt. 1874.

Welt regiert, kein Wohlwollen den Menschen führt, so behält Sott nichts mehr, was Liebe, Dankbarkeit, Bertrauen, Soff-Über dergleichen kindliche nung u. s. w. einflößen könnte. Gefühle und Strebungen, meint Biedermann, braucht ber Mensch nur recht aufgeklärt zu werden, und er wird erkennen. bak er nichts bamit verliert. Denn es fei nicht nur unfromm, ja gradezu eigennütig, sondern ganz speziell auch heidnisch ober jüdisch, Gott als Person zu benken. Es ist erstens eigen= nützig, benn "wenn sich das menschliche Gemüt wehrt gegen bas Verflüchtigen bes heiligen Eifers Gottes und der väterlichen Liebe, so wehrt es sich nicht für Gott, sondern für sich felbst und sein subjektives Bedürfnis." Nun das versteht sich boch wohl von felbst, daß man sich im eigentlichen Sinne nicht für Gott zu wehren braucht. "Was bedarf Gott eines Starken, und was nütt ihm ein Aluger." (Hiob 22, 2.) Sich wehren oder streiten in majorem dei gloriam ist verdächtig Für wen wehrt fich benn Biedermann? Für Gott selbst nicht; aber für den Gottesbegriff, nämlich im monistischen Sinne. Es ist also recht eigentlich das Bestreiten der Berfonlichfeit Gottes ein Streit pro domo, benn gabe Biebermann seinen Begriff von der sogenannten Absolutheit auf, so damit sein ganzes Denken. Er wehrt sich also nicht für die natür= lichen Bedürfnisse bes Herzens und der Moralität, sondern für die Geltung in sich widersprechender, aber liebgewonnener Begriffe. Wenn aber ja eine gewisse prattifche Wertschähung hier im Spiele ist, so ist es doch nur die Schätzung nach der Größe; das allerprimitivste äfthetische Urteil, was bei allen barbarischen Nationen zuerst und am meisten, oft genug ein= seitig sich regt, ist bas Gefallen am Großen, Starken, alles Menschliche Überragenden u. s. w. Dieses Wohlgefallen am Schranken- und Maglosen, was 3. B. auch die Zahlen in der indischen Mythologie und Geschichte bis in's Unermekliche steigerte, erzeugte in Röpfen, welche Theoretisches und Brattisches in einander wirren, die Begriffe des unendlichen Seins und des schrankenlosen Werdens und schob ein solches Unding sogar als Ideal als ens realissimum an die Stelle des christlichen Gottes; und meinte es als reichliche Entschädigung dafür, daß es die sittliche Persönlichkeit leugnete, andieten zu können. Gefiel man sich doch gradezu im Schlechtmachen der Persönlichkeit, Person sei ein vom römischen Theaterwesen hergenommenes Wort in der Bedeutung von Larve oder Rolle; so wenig Gott die Person ansehe, sowenig spiele er eine Person; wie auch Schopenhauer das Dogma von einem persönlichen Gott als eine jüdische Erdschaft, das nur auf historischem Wege mit dem Christentum verbunden sei, ansieht. Ia Christus selbst habe die Unpersönlichkeit Gottes gelehrt und sei dafür gekreuzigt worden.\*)

So fehr nun auch Biebermann bem Bedürfnis, Gott als Verson zu benken, im Namen ber streng (b. h. monistischen) denkenden Auffassung entgegentritt oder vielmehr es nur aufklärt (336), so sucht er boch das verlette religiöse Gemüt wieder zu beruhigen, durch die Hinweisung darauf, "daß der Streit über die Berfonlichkeit Gottes innerhalb des theistischen (man achte auf die Erklärung theistisch), d h. desjenigen Gottesbegriffs, der die beiden effentiellen Momente der Gottesidee: Absolutheit und Geiftseins gleich fehr in fich begreifen und zur Einheit des Begriffs absoluter Geift zusammenfassen will, nur ein Wortstreit ift (639). Gott ift Geift nämlich absolutes Werden, bewußtloser Naturprozeß aber nicht Verson. hat Biebermann ganz recht, daß es innerhalb des Monismus nur eine Frage der Konsequenz und Genauigkeit im Ausbruck ift, ob man Gott eine Person nennt oder nicht. von den Monisten auch positiver Richtung acceptierte Gleichung lautet: Gott = absolutes Werden = Geist = Person. Die

<sup>\*)</sup> Balger: Leben Jeju. Morbhaufen

Wonisten negativer Richtung lassen bas letzte Glied weg, ober beuten es doch in einer bem Begriffe ganz fremden Weise, benn das erkennen sie, daß mit dem Begriff, welchen sie vom Absoluten hegen, der Begriff einer Person unverträglich ist.

Indessen läßt sich Biebermann noch tiefer zu ben Schwachen im Beifte herab, nicht nur ein Wortstreit soll der Streit um das Sein ober Nichtsein bes chriftlichen Gottes fein, sondern er giebt auch ausdrücklich "dem vorstellungs= mäkigen Theismus, welcher nicht umbin kann, sich Gott als Person vorzustellen, die Erlaubnis, sich Gott so zu benken und von ihm zu reden als wäre er ein Ich" (645). Ja er geht so weit, diese Erlaubnis sich als das naturgemäße Recht bes religiöfen Bewußtseins für unfer Borftellen auszuwirken (646) und spricht sogar von objektiver Wahrheit, die sich zwar nicht auf die Gottesidee selbst bezieht, sondern nur auf den Wechselverkehr zwischen Gott und Mensch. Dieser Verkehr sei immer ein persönlicher, weil er innerhalb des endlichen Geistes also einer Person vor sich gehe (647). Dann ift aller= bings auch mein Verhalten zu einem Steine, den ich werfe, ein perfonlicher Berkehr, weil doch das eine Glied dieses Verhältnisses eine Verson ift. Verkehr bes Menschen mit Gott heißt nach Biedermann nichts anders, als wir funmern uns wohl um Gott, dieser kummert sich aber nicht um uns.

Hier eröffnet sich nun das weite Feld der Amphibolie und Accommodation in Worten. Dem Wortlaut nach scheint diese Art der Weltanschauung ganz in der religiösen ja christlichen Idee zu stehen und zu leben. Aber das ist alles nur Konzession an die vorstellungsmäßige Auffassung, dem Begriffe nach haben die Worte einen ganz andern Sinn. Es versteht sich von selbst, daß wir dies Viedermann nicht speziell zum Borwurf machen. Im Gegenteil. Er hat das Lob, möglichst klar und unzweideutig davon zu reden; aber er kann als Beis

spiel dienen, wie dies Schillernde in der eigentümlichen Natur des Monismus liegt; im besondern darin, den logisch höchsten Begriff Gott und das absolute Werden Geist zu nennen und überhaupt die Blöße der eigenen sehlerhaften Begriffsbestimmungen mit hochklingenden christlichen Namen zu decken. So nun auch das Verhältnis Gottes zur Welt.

Dem Monismus ist natürlich dem Wesen nach Gott und Welt ibentisch. Das Verhältnis ist eigentlich ein logisches: wie der all= gemeine Begriff Baum nichts ist für sich, sondern nur Wirklichkeit hat in den besondern, empirisch gegebenen Bäumen, so ift Gott nur in der Welt und als die Welt vorhanden. Wir haben schon oben barauf hingewiesen, wie sich ein ungeschultes Denken leicht den allgemeinen Begriff als Inbegriff der besondern also als innerliche Külle, welche die besondern enthält, und als Ursache der lettern, welche er aus sich entläft, vorstellt. So auch Biebermann. Richt nur ift bas absolute Sein reines In = fich und Durch = Sich = felbst = Sein, sondern auch In = sich Grundsein alles Seins außer sich (621). Man frage nicht: warum, denn absolut also ohne Ursache zu werden und immer neue Gestalten anzunehmen, ist eben das Wesen des Absoluten. Fragt man aber, warum wird das Resultat dieses Werdens also das Gewordene, Welt, endlich, Natur, Materialität genannt und nicht abermals Gott, so ist die einfachste Antwort: wenn etwas wird, so muß es etwas anderes sein, wenn es geworden ift, als vorher oder abgesehn von dem Prozef bes Werdens felbst; Gott also nach ober in der Entwickelung muß etwas anderes sein, als abgesehn von derselben. Sein nach freilich fann feine Berschiedenheit statuiert werden, benn Gott ift und bleibt alles Sein, also ift er nur ber Form nach von der Welt verschieden. Das Gewordene nun im Unterschied von dem Werden selbst, wird Welt oder auch Materialität genannt. Freilich sollte letztere nicht einmal der Form nach von dem Urgrunde verschieden sein, denn der

Ranon, nach welchem sonst argumentiert wird, Gleiches kann nur Gleiches hervorbringen, sollte auch hier fordern, Unendliches kann nur Unendliches erzeugen. Allein berartige Grundfate werden hierbei nur nach Belieben befolgt. Sandelt es sich darum zu zeigen, das Absolute musse Geist sein, so wird gesagt, sonft könnte es nicht den endlichen Geist hervorbringen. benn es kann ja nicht geben, was es nicht hat. Handelt es fich aber um die Ableitung des Endlichen aus dem Unend= lichen, so stattet man das Absolute sogar mit dem Bermögen aus, zu geben, was es selbst nicht hat. Freilich sucht sich Biebermann ganz ähnlich wie Spinoza wegen ber Ableitung des Endlichen aus dem Unendlichen zu rechtfertigen. "Nedes einzelne Moment des Weltprozesses ift in seinem Das fein und So-fein endlich bedingt und vermittelt durch die allen immanente Naturordnung und hat in feiner Bermittelung seinen absoluten Grund in Gott" (648). Aber biefer Grund beweist gang wie bei Spinoga das gerade Gegenteil: benn wenn jedes endliche Ding seinen absoluten oder alleinigen Grund in dem in sich gleichen Ginen Absoluten hat, dieser Grund aber zugleich allen gleichmäßig immanent ift, so sollte aus benfelben Bedingungen auch nur immer baffelbe folgen. Gleiche Urfache gleiche Wirkung. Aus dem allen Gemein= samen kann unmöglich das So-sein, das individuell Berschiedene abgeleitet werden. Allein so genau werden die Ge= danken nicht genommen. Die Ausrede ist ja immer vorhanden: das Absolute sei nichts Einfaches, sondern hege alles Besondere schon seminaliter in sich, und darum könne dieses auch ent= laffen werden.

Dieser Prozes des Entlassens heißt per accommodationem Schöpfung der Welt. Der Zustand des Strebens nach außen im Absoluten wird Allmacht sogar Güte und Weisheit genannt (648). Natürlich darf man diese Worte nicht in dem geläusigen christlichen Sinne verstehen, sondern muß sie sich

in das Monistische übersetzen, so daß hier vor allem von keinem Willen, keiner Gesinnung noch Person die Rede ist. dieser Prozeß als solcher ist von seinem Resultat, dem Geworbenen ober ber Welt nur "logisch zu unterscheiben; bem Inhalt nach aber identisch" (648). Von einem Verhältnis Gottes zur Welt tann also hier nicht die Rede fein, denn jedes Berhältnis fest eine Selbständigkeit der betreffenden Glieber Hier aber herrscht die strengste Identität. Naturbegriff und ber Begriff eines Schöpfers, b. h. eines geistigen Prinzips der Welt stehen einander nicht begrenzend ober ausschließend gegenüber, sondern fie decken einander und zwar auf bem gangen Umfange bes Weltbafeins" (589). Sier trifft das Wort Jacobi's im ftrengften Sinne gu: Pantheismus ift Atheismus. Freilich sehen viele auch ben Atheismus als Religion und zwar als die einzig wahre Religion an. Auch Strauß verlangt für das Universum religiöse Verehrung im eigentlichsten Sinne, und Moleschott meint: "Es ist achte Frommigkeit, das Gefühl des Rusammenhanges mit bem großen Ganzen freudig zu hegen."

Das ist Gott auf seiner ersten Stufe, in seinem Vershältnis zur unbewußten Welt. Die zweite Stufe, sein Vershältnis zum Menschen kommt unter dem Titel zur Sprache: "Die Selbstoffenbarung an den endlichen Geist in der Welt" (683). Man vermutet hier zunächst einen Drucksehler, als wäre zu lesen: als endlicher Geist. Denn nach ihrem Wortslaute deutet die Überschrift auf eine Verschiedenheit des endslichen und des unendlichen Geistes, als bestehe letzterer noch abgesehn von dem endlichen und trete durch Offenbarung zu demselben in ein Verhältnis. Aber so ist es natürlich nicht gemeint. Wie wir schon wissen: der unendliche Geist hat Dasein nur in dem endlichen. Der ganze amphibolische Außedruck will weiter nichts besagen, als die höchst triviale Wahrsheit, daß thatsächlich endliche Geister vorhanden sind, welche

ŀ

ber Verfasser eben als Manifestationen eines Unendlichen angesehen wissen will. Die erste Manifestation war die unbewußte Natur (Schöpfung). "Objekt fein subjektiver Beiftesthätigkeit ist zunächst die Natur." (652) Aber unter subjektiver Geistesthätigkeit denke man noch nicht an das, mas wir fo als Thätigkeit eines selbstbewußten Geistes nennen, denn "wirklicher Geist ist das Ich erft, wenn sein eignes absolutes Wesen als Geist ihm zum Objekt und Inhalt seiner subjektiven Geistesthätigkeit wird." (652) Ohne Zweifel meint man, Biebermann habe mit biesen Worten so gut, als er bas in seiner Sprache vermochte, das Selbstbewuftsein, die bekannte Identität des Subjekts und Objekts ausdrücken wollen, aber etwas ganz anderes ist gemeint, niemand würde es der Beschreibung nach erraten, wenn er nicht selbst noch hinzufügte, daß er darunter das — Gewissen verstehe. Aber warum gerade Gewissen? Wo liegt hier das tertium comparationis? Dasselbe liegt wohl in einem gewissen Gleichklang ber Worte: "Unter Gewissen wird die Selbstmanifestation des absoluten Geistes als Objekt für alle Momente des actus purus zusammengefaßt" (653). Nach gewöhnlichem Sprachgebrauch foll auch das Gemissen für alle und zwar als etwas Objettives nämlich Normatives, nicht subjektiv Gemachtes gelten. Dieses tertium comparationis in dem zufälligen Gleichklang gewisser Worte, zu schwach für die loseste Ideenassociation. genügt hier um nicht allein das Gewissen einzuführen, sondern es auch zu erklären. In Wahrheit nämlich versteht er unter bem Gewissen ober allgemein bem Guten nichts als ben actus Wie der Araber für sein geliebtes Ramel tausend Worte hat, so auch der Monist für das absolute Werden. Er nennt es Gott, nennt es Weisheit, Allmacht, Güte, nennt es "das Durch = fich = felbst = bestimmt = sein zum Aus = sich = seken bes Weltprozesses", Liebe (636), ja das Gute überhaupt. Denn Gott zu benken als wollend das Gute wäre eine "lahme halbrationalistisch supranaturalistische Reslexion" (586). Vielsmehr das Wollen d. h. das undewußte Werden Gottes ist selbs wille und immanente ethische Weltsordnung sind identisch" (568), d. h. das Geschehen als solches ist das Gute. Böses kann es überhaupt nicht geben, ist nur vorhanden in der nichtsmonistischen Anschauung, welche es nicht versteht, in allem, was geschieht, den actus purus oder das göttliche Geschehen zu sehen. Doch davon später noch.

Wir haben jest Gott auf ber zweiten Stufe als Selbst= bewußtsein und Gewissen kennen gelernt, die höchste Stufe aber ift erft die Religion. Davon wird geredet unter dem Titel: Selbstverwirklichung bes absoluten Seins im endlichen Geiste auf dem Boden der Welt. Hierbei achte man nun wieder auf die Accommodation an christliche Ideen. immer ein menschliches Ich zur Verwirklichung seines wahren Wefens als Mensch, nämlich als endlicher Geist kommt, da offenbart sich in ihm und erweist sich in ihm das Wefen Gottes. Daher ift das menschliche Geiftesleben schon an fich Gott=menschliches\*) (683). Also jeder Mensch eben als Ich ist gott-menschlich, in jedem offenbart sich das Wesen Gottes. Giebt es benn alsbann Utheismus? Rein, fagt Biebermann, jeder Mensch hat Religion, wenn er sie verneint, so thut er sie wirklich nicht ab, sondern er verleugnet sie bloß (24). Das ift boch wohl bloge Ausrede, nicht besser als in Anderfens Märchen von den Rleidern des unbekleideten Raifers von China gesagt wird: man sieht sie nur nicht. Zugleich aber ift es ber einzige Gefichtspunkt, aus bem Biebermann überhaupt von Religion sprechen fann: unter Religion versteht

<sup>\*)</sup> Wie sehr biese — natürlich nicht beabsichtigte — Täuschung burch christliche Ausbrücke noch immer hier und da gelingt, mag man z. B. an Schöberlein sehen, welcher meint: "mit der Gottmenschlichteit ist von Biedermann das christliche Prinzip selbst richtig angegeben." (Das Prinzip und System der Dogmatik. 1881. S. 428.)

er nämlich eigentlich ben Atheismus. Der Unterschied zwischen dem gewöhnlichen Atheisten und dem "verschämten Atheisten." wie S. Seine mit Recht die Pantheisten nennt, besteht hier= nach lediglich darin, daß der erstere Religion haben foll, ohne es zu wiffen, der andere aber mit Wiffen keine hat. gewöhnliche Atheist ist klar und offen genug, das nicht Religion zu nennen, was die Negation aller Religion ift. Dieses Wissen aber eben, daß man keine Religion hat, an feinen perfonlichen Gott glaubt, nennt Biedermann bie Religion felbst. Dieses Bewußtsein der jeder Zeit in jedem Menschen sich vollziehenden Einheit mit Gott beschreibt er nun in folgendem Sate, der zugleich ein Mufter feines Stils und feiner Begelichen scholaftischen Terminologie fein mag: "Berwirklicht die Absolutheit des Geistes als solchen in seinem reinen In-sich sein sich in einer menschlichen Berfönlichkeit zum wirklichen Inhalt ihres eigenen subjektiven Geisteslebens — was objektiv Selbsterweis des absoluten Geistes im kreaturlich endlichen Geifte und subjektiv das Selbstbewuftfein biefes endlichen Ich von einem Erhobenwerden durch Gott aus feiner Naturbestimmtheit zur Geistesgemeinschaft mit Gott im actus purus der eigenen Selbsterhebung zum freien Insich sein als Geist ist — so ist dieses menschlich persönliche Selbstbewußtsein von der Absolutheit des Geistes die that= fächliche Einigung des Göttlichen und menschlichen Wesens zur Einheit persönlichen Geisteslebens" (683). Weiß der Leser nun. was Religion ift? So viel scheint doch hervorzuleuchten, bas Bewußtsein vom Absoluten ist die Einigung mit Gott, ober, wie das auch nicht anders sein kann, Gott ist die Idee Gottes, Gott ist nur das, als was er gewußt wird. als Borftellung im menschlichen Beifte ift er, sonft nicht. Und die Einigung mit ihm bedeutet, dies zu erkennen, oder Biebermann'iche Philosophie ift biefe Ginigung, ift Religion. ist das Höchste, ist Liebesgemeinschaft, Baterschaft Gottes. Mlugel, Die fvetulative Theologie.

Gotteskindschaft. Gnade und wie er sonst (684) noch diese Immanenz des allgemeinen Begriffs in den konkreten zu nennen sich erlaubt. Ein anderer Ausdruck bafür, welcher zweimal (30 und 659) wörtlich wiederholt wird, lautet: "es ist des Menschen Erhebung als endlicher Geist aus der eigenen endlichen Naturbedingtheit zur Freiheit über sie in einer unendlichen Abhängigkeit." Man follte meinen unendliche Abhängigkeit ist die vollständige Negation von Freiheit. Doch hören wir, wie unendliche Abhängigkeit als absolute Macht ober Freiheit interpretiert wird. Jene Einsicht nämlich in die Ibentität Gottes und der Menschheit soll nicht bloße Einsicht bleiben, sondern soll im Gefühl Erlösung und im Willen "eine absolute Macht des Geistes über das Fleisch" (686) bewirken. Also was niemals eine Religion für das Diesseits zu versprechen gewagt hat, nämlich absolute Macht des Geistes über das Fleisch oder vollkommene Heiligkeit, das verspricht biefe Philosophie ihren Anhängern. Biebermann urteilt, wo er sich gegen andere richtet, nüchterner. Reim hatte ben Sat aufgestellt: "rein hinausgehoben über die Naturordnung determiniert der Mensch als geistiges Wesen den Prozes der Naturreiche, indem er als Geift Naturgesetze bindet und löst." Darauf bemerkt Biebermann: "ei, ei, bas thate ber Geift wirklich ben Naturgesetzen? Mir ganzlich unbekannt." (590) Offenbar ift der eigne Ausdruck von der absoluten Macht über das Fleisch noch viel weiter gehend. Ja diese absolute Macht wird noch einmal gesteigert zur objektiven Freiheit über die Welt. Das erst ist der Ausdruck der gottebenbildlichen Bestimmung des Menschen.

Führen wir nun diese hochgesteigerten Ideale auf die dürfstige Wahrheit zurück.

Absolute Macht über das Fleisch heißt hier nicht, das Fleisch beherrschen, unterdrücken, überwinden; ebensowenig wie die Freiheit über die Welt bedeutet, die Welt verändern, verbessern, oder die sittlichen Ideale in ihr verwirklichen, sonbern es ist nur soviel gemeint, als eine andre benn die gewöhnliche Ansicht von Fleisch und Welt gewinnen, nämlich die monistische, daß Fleisch und Welt nur die Anderheit der Gottheit ist; es heißt "das Unwahre einer abstrakt-religiösen, dualistisch=ascetischen Weltanschauung aufgeben" (687). Das wäre ja auch im monistischen Systeme ganz unmöglich, die absolute Macht über Fleisch und Welt im Sinne einer Beherrschung derfelben und dadurch einer Befreiung von dem Übel zu verstehen, denn "das Übel, die reale Vollziehung der Endlichkeit in jedem endlich Daseienden gehört effentiell zum Wesen der Welt, macht den Begriff des Welt-Daseins im Unterschied von bem allein absoluten Sein, dem reinen In-fich-sein, dem Geist-Eine Welt ohne Übel ist nicht mehr eine Sein Gottes aus. außer Gott daseiende Welt, sondern wäre nichts als die in Gottes absolutes Sein zurückgenommene Welt" (650). "Das Übel bildet an jedem einzelnen jeden Augenblick ein integrieren= bes Merkmet" u. s. w. Das ist beutlich gesprochen. An eine Erlösung vom Übel, ein Dasein des Ginzelnen ohne Übel darf nicht gedacht werden. Auch nicht an eine Bekämpfung oder Verminderung des Übels, sondern nur an eine veränderte Ansicht vom Übel. Hier offenbart sich die einseitige Betonung bes Intellektualismus (intellectus est pars melior nostri). welche überhaupt dem Spinozismus eigen ift, verbunden mit bem Anspruch, durch die Einsicht in die Notwendigkeit ber Übel, nicht weil sie zum Bessern führen, sondern weil sie nur bie andere Seite ber Gottheit und ber Harmonie sind, die völlige Gemütsruhe herzustellen, quia omnia ab aeterno Dei decreto (b. h. dem absoluten Werden) eadem necessitate sequuntur, ac ex essentia trianguli sequitur, quod tres ejus anguli sunt aequales duobus rectis.

Bei dieser Einsicht, welche eben zugleich absolute Macht über das Fleisch und objektive Freiheit über die Welt genannt

wird, ift nie recht beutlich, ob fie Biebermann als fattifch erreicht, nämlich in Christus, oder boch erreichbar oder nur als unerreichbares Ibeal ansieht. Bei Begel und Strauf ist diese Sache klarer, nach ihnen ist das lette, höchste Riel in allen Menschen eo ipso erreicht, wenn auch nur in wenigen, nämlich den Monisten in bewußter Weise; nur hat es die Kirche fälschlich allein in Einem Individuum, nämlich in Chriftus als Die Menschwerdung selbst ist in allen erreicht angeschaut. Individuen in gleicher Weise geschehen. Anders kann es sich wohl auch Biebermann nicht benken: die kirchlichen Ausbrude von der Homousie, der wesentlichen Einheit mit Gott, der communicatio idiomatum, dem status inanitionis u. f. w. u. s. welche er bei Chriftus beibehält, gelten objektiv von allen Menschen ohne Ausnahme, und subjektiv von einem Menschen um so mehr, je näher er ber Biebermann'schen Einsicht kommt.

Daß hier alle religiösen und bogmatischen Ausbrücke in einem dem ursprünglichen Sinne völlig andern ja entgegengeseten Sinne gebraucht werden, versteht sich von selbst. Dies möge noch an einem Beispiele, dem Glauben an die Unsterbelichkeit verdeutlicht werden.

Bekanntlich ist dieser Glaube fast allen Religionen gemeinsam, so daß sogar der Versuch entstehen konnte, die Wahrheit derselben ex consensu gentium zu beweisen. Sedenfalls aber deutet die überaus große Verbreitung dieses Glaubens auf das allgemein gefühlte Bedürfnis in dieser Hinsicht hin. Um dieses Bedürfnis fühlbar zu machen, eitiert Hase sehr treffend\*) eine Stelle aus Jean Paul, wo eine sterbende Wlutter, nachdem sie von ihren Kindern Abschied genommen hat, sagt: "Nun muß ich nach dem Scheiden von allen meinen Geliebten noch von dem Allergeliebtesten den bittersten Abschied nehmen, von

<sup>\*)</sup> Snofis II. 430.

bir mein Gott. Ach wie hast bu mich geliebt! Alle meine schönen Tage hast du mir aus dem Himmel gesandt, meine Thränen gestillt.... O nun muß ich auf immer vergehn und kann dir nicht mehr danken. Du glänzest fort, ich aber werde zu nichte gemacht."\*) Das würden etwa die Gesühle der Besten sein, wenn es keine Unsterblichkeit gäbe.

Wie stark das Bedürfnis in dieser Hinsicht ist, sieht man auch an Philosophen, welche die Unfterblichkeit leugnen. Sie suchen fast alle ohne Ausnahme nach einem Surrogate dafür, wenigstens in Worten, wenn nicht sich ober andere zu täuschen — wiewohl letteres sehr häufig die Folge gewesen ist — boch sich und andere zu überreden, es gehe ihnen damit nichts Besentliches verloren. Das Jenseits wird, wie sich Strauk ausbrückt, nicht amputiert, sondern absorbiert. Selbst in Schopenhauer hat die Leugnung der Unfterblichkeit einen sehr bemerkbaren Stachel zurückgelassen. Er ergeht sich barüber in sehr langen Tiraden: welch ein herrlicher Ersat diese Erkenntnis der Unzerstörbarkeit unseres allgemeinen Wesens für den Verluft unseres individuellen Bewußtseins sei! Was kummert, ruft er, der Verlust dieser Individualität mich, der ich die Möglichkeit zahlloser Individualitäten in mir trage! Die Unsterblichkeit wird bann schlecht gemacht: die Individualität ber meisten Menschen sei eine so elende, nichtswürdige, daß sie nichts daran verlieren; die starre Monotonie der Individualität müßte bei endloser Fortbauer endlich einen so großen Überdruß erzeugen, daß man, um ihr nur entledigt zu werden, lieber zu nichts würde! Ober er wirft endlich mit thörichten Sophismen um sich, 3. B.: "Ich kann mich über die unendliche Zeit nach meinem Tode, da ich nicht sein werde, trösten mit der unendlichen Zeit, da ich schon nicht gewesen bin, als einem wohl-

<sup>\*)</sup> Ober man lese zu bemselben Zwed, sich ben Bunfc nach Unsterblichfeit anschaulich zu machen, Fouque's Undine ober Andersen's Rleine Seejungfrau.

gewohnten und wahrlich sehr bequemen Zustand. "\*) Eine ähnliche Beschwichtigung des Bedürfnisses des Unsterblichkeitssglaubens zugleich mit der hier so gewöhnlichen Zweideutigkeit bietet auf ganz anderm philosophischen Standpunkt stehend z. B. Schleiden: "Die Krone aller Absurdität sind die sogenannten Beweise für die Unsterblichkeit; ein unsterblicher Körper ist ebenso gut ein Unding, als ein sterblicher Geist. Der Geist als freies Wesen gehört nicht dem Raum und der Zeit an; er ist unveränderlich, er hat nicht Ansang und nicht Ende; denn das sind Zeitbegriffe; er ist unverbesserlich und unverderbslich; denn beides sind Veränderungen, und Veränderung ist eine Funktion der Zeit."

Hiernach scheint zunächst die Unsterblichkeit als selbstverständlich festgehalten zu werden, allein, wenn sich diese Unsterblichkeit auf etwas bezieht, was unveränderlich und nicht in der Zeit geworden ist, so mag dies immerhin Geist genannt werben, die menschliche Perfönlichkeit ift damit nicht gemeint, biese wird, als in der Zeit entstanden, also der Vernichtung preisgegeben. Es ift berfelbe Gebanke, welchen Spinoza von bem aeternus modus cogitandi, Fichte von dem abstrakten Ich, Schelling, Begel, Schleiermacher von dem allgemeinen Begriff ober ber Gattung Mensch aussprechen: bas allgemeine bleibt, das Individuum vergeht. Oder, wie der Dichter fagt, ber Tod ist ein Verbluten im Schofe des Ewigen. So nun Er sieht ein und bekennt unumwunden, auch Biedermann. daß der Glaube an perfönliche Unsterblichkeit von dem monistischen Spfteme nicht geduldet wird, aber die Leugnung hat einen Stachel zurückgelassen. Darum einmal die Versuche, in welchen gezeigt werden foll, der Religiöse verlore damit nichts, und zum andern die Wahl solcher Ausdrücke, welche allenfalls mit

<sup>\*)</sup> Thilo: Über ben ethischen Atheismus Schopenhauers. In ber Beitschrift für eratte Philosophie. VIII. 13.

ienem Glauben in Einklang gebracht werben können, ja zu einer religiösen Deutung einladen. Runächst bekennt er seine in dieser Beziehung ganz materialistische Ansicht von der Seele: er definiert die Seele als das einheitlich-individuelle Realprinzip des gesammten sinnlich=geistigen Lebensprozesses des Individuums. also bloß Kraftwirkung des leiblichen Organismus, welcher selbstverständlich nur in der Totalität der leiblichen Kräfte und Kunktionen ihr Bestehen hat. Damit ist die Vergänglichkeit ber Seele sofort ausgesprochen. La conscience — saat sein monistischer Gesinnungsgenosse E. Renan — la conscience en effet est pour nous une résultante: or la résultante disparaît avec l'organisme d'où elle sort; l'effet s'en va avec la cause; le cerveau se décomposant, la science devrait donc disparaître.\*) Auch hier breht Biebermann die Worte um, die Borftellung von einem einfachen, immateriellen Seelenwesen nennt er "abstrakt-materialistisch" und glaubt sie damit abgethan zu haben (751), hingegen die monistische Ansicht von ber Seele als Blüte des Organismus gilt als Uberwindung des Materialismus. Dies hat Biedermann übrigens mit allen Monisten gemein. Nachdem er nun glaubt bargethan zu haben, daß, was zeitlich entsteht, auch zeitlich vergeben müsse (751), und daß die Monisten im Irrtum sind, welche in irgend einer Form die individuelle Unsterblichkeit mit ihrem Shiftem meinen vereinigen zu können (752), wird es unternommen, nicht allein den Unsterblichkeitsglauben als religiös indifferent hinzustellen (748), sondern die Leugnung desselben geradezu als religioses Postulat zu erweisen. Beharrte nämlich die Seele als Individuum, so könnte sie das höchste Biel nicht erreichen, nämlich "die Gotteinheit als absolute Freibeit und Selbstbefreiung von der Negativität des endlichen

<sup>\*)</sup> Revue des deux mondes. Tom. 47. 1863. Les sciences de la nature et les sciences historiques.

Weltbaseins außer Gott" (687). Das kann natürlich nur in ber völligen Vernichtung des Individuums ober in ber ganglichen Aurücknahme desfelben in das Absolute geschehen. Aber bie Art. wie Biebermann bies ausbrückt, ift fehr charakteristisch für den beständigen Doppelfinn seiner Worte, wie auch bafür, wie das natürliche religiöse Bedürfnis beschwichtigt werden foll. Die völlige Negierung des Endlichen, b. h. der Tod des Individuums "geschieht in der Selbstaufschließung Gottes für ben Menschen, welcher hierin sein eigenes mahres Sein als Ich und seinen absoluten Daseinszweck findet, er erfährt so bie natürliche Aufhebung seines eigenen endlichen Weltdaseins außer Gott nicht mehr als Negation seines Ich selbst, welches vielmehr in Gott bei sich selbst ist, sondern nur noch an bem, was Nicht-geist, was von Haus aus der Endlichkeit angehörende Welteristenz an ihm ist" (688). Das nennt er bas Heilsziel, die ewige Seligkeit und das ewige Leben.

Läse man diese Exposition in einer andern christlichen Dogmatik, so würde jeder meinen, es wäre von der individuellen Fortbauer nach dem Tode die Rede. Hier aber soll es gerade das Gegenteil besagen.

Wer benkt nicht hierbei wie bei ber ganzen religiösen Nomenklatur des Monismus an die Worte des Papstes Pio IX.: man muß den Worten ihre Bedeutung zurückgeben.

Doch diese Konfundierung fällt nicht Biedermann allein zur Last; das liegt im Wesen der konfusen Sache. Wir werden davon noch mehrere Beispiele bekommen.

## O. Ffleiderer.

Aus dem Borstehenden wird schon einseuchtend geworden sein, daß von den Monisten unserer Tage genau dasselbe gilt, was Jacobi von denen seiner Zeit sagte: "Sie reden, wie sie nicht denken, weil es unmöglich ist zu denken eine blinde Borsehung, einen unvorsätzlichen Vorsatz, eine freie Notwendigkeit; mithin Wort und Sinn verkehrend treiben sie ein loses, bethörendes Spiel mit der Rede, mißfällig den Aufrichtigen. Auch Spinoza verstand schon das bewußtlose, blinde Schickal als Vorsehung auszulegen, und konnte nun auf diese Auslegung gestützt, ebenfalls von Katschlüssen und einer Weltregierung seines Gottes, von allgemeinen und besorbern, von innern und äußeren Führungen und Leitungen desselben, von seinem Beistande und, wovon nicht sonst nach dieser Art, ergiebig reden."\*)

Dies gilt auch von Pfleiberer.\*\*) Er hebt, wie Biebersmann, alle Data des religiösen Glaubens vollständig auf. An die Stelle eines persönlichen Gottes tritt eine unpersönliche Weltursache oder Weltseele; statt der Erlösung von Sünde und Übel wird Resignation oder Fatalismus, Ergebung in den notwendigen Ablauf des Weltprozesses gelehrt. Hinsichtlich bes Fortlebens nach dem Tode gebe es entscheidende Gründe weder dafür noch dagegen, überhaupt gehöre der Unsterdlichsteitsglaube nicht zur Religion. Das sind im Großen und Ganzen die Resultate. Nehmen wir einmal an, sie seien erwiesen, was bliebe dann noch von der Religion übrig? Und wenn man eine solche Anschauung noch religiös nennen wollte, für wen sollte eine solche Religion sein?

Pfleiberer meint, was übrig bleibt, das ist das wahre Christentum. Er rechnet sich insosern zu den Apologeten der christlichen Religion und ist der Meinung, das eigentliche Wesen derselben nicht allein völlig unangetastet gelassen, sondern es auch erst in das rechte Licht gesetz zu haben. "Derselbe Geist, welcher einst im Bewußtsein Issu und der Apostel als das die

<sup>\*)</sup> Jacobi: Berte. Bb. II. S. 114.

<sup>\*\*)</sup> D. Bfleiberer: Religionsphilosophie auf geschichtlicher Grundlage. Berlin 1878.

Gemeinde stiftende Prinzip lebte, kann auch heute noch das bestimmende Prinzip des Lebens für die Christenheit bilden, wenn sie sich dieses Prinzip heute auch in ganz anderen Denksormen zum Bewußtsein bringt" (240). Die richtige zeitgemäße Formulierung des christlichen Prinzips meint nun eben der Bersasser zu bringen. Was ist aber das Prinzip selbst? Was ist nach ihm das Christliche am historischen Christentum? Etwa die christliche Gesinnung? So nennt wohl ein Christ auch einen Bekenner einer andern Religion um seiner wohlwollenden Gesinnung willen einen Christen. Pfleiderer sührt selbst die Worte des Klosterbruders aus Lessings Nathan an: Ihr seid ein Christ, Nathan, ein bessere Christ war nie. So kemt auch Dante Christen vor Christus, wenn er (Paradies 19, 103) sagt: Zu des Himmels Reiche stieg keiner je, der nicht geglaubt an Christus, so eh', wie seit man ihn an's Kreuz genagelt.

Allein es entgeht dem Verfasser doch auch nicht, wie genau Theorie und Brazis, Glaube und Gesinnung zusammenhängt Es ist sehr richtig, was er gegen ben sogenannten Neukantianismus fagt, daß die religiösen Gefühle für die Dauer nicht unabhängig sein können von der Theorie des Glaubens, ja meift nicht einmal von der allgemeinen Metaphyfik, der man huldigt. Was hier S. 176—196 über "ben sentimentalen, halb gläubigen, halb steptischen Neukantianismus" 3. B. A. Lange's und anderer gesagt wird, die mit dem Herzen gläubig und mit bem Verstande ffeptisch sein wollen, und von der Unhaltbarkeit einer doppelten Wahrheit in dieser Hinsicht, ist sehr richtig und beherzigenswert. Was ist also das Christliche des Christentums, wenn doch nicht allein das Praktische gemeint ist? Aber mag er das Christentum verstehen, wie er will, das kann keinem Unbefangnen zweifelhaft sein, daß eine Theorie, welche die Grundwahrheiten nicht allein der christlichen, sondern jeder Religion leugnet, nicht für eigentliche Chriften bestimmt sein kann.

Sat der Verfasser etwa an Buddhisten gedacht? Unter diesen haben ja auch die Gelehrten den Glauben an einen persönlichen Gott und an die individuelle Unsterblichkeit, ja an eine eigentliche positive Erlösung aufgegeben und sind doch ohne Zweifel religiös. Sie knüpfen aber selbst an das Nirwana, mögen sie es auch im Sinne einer völligen Vernichtung verstehn, noch eine gewisse Hoffnung und einen Troft. Ruftand des ganzlichen Aufhörens ift ihnen noch Gegenstand Pfleiderer verlangt. hingegen von dem der Sehnsucht. Frommen volle, ruckhaltslose Zufriedenheit mit der diesseitigen Welt, eine Unzufriedenheit mit berfelben, also eine Sehnsucht nach etwas Besserm scheint ihm (717) religiös höchst miklich. Mit einem berartigen Optimismus könnte er vielleicht am ersten bei den Chinesen, denen Zufriedenheit mit sich und ihren Verhältnissen als vornehmster Glaubenssatz und höchste Tugend gilt, Anklang finden. Aber völlig unverträglich ist ein solcher Optimismus, der den Einzelnen mit dem allgemeinen Beften tröstet, mit der Religion, die wir uns nicht ohne Gefühle der Sehnsucht und ohne Hoffnung auf etwas Besseres benken können. Bas bleibt von Religion übrig, wenn Hoffnung und Verlangen aus ihr schwinden!

An diesem Punkte könnte der theologische Professor einige Belehrung über Religion von Voltaire annehmen. Er sagt: "Es giebt keine Übel, spricht Pope, alle besondern Übel bilden nur das allgemeine Beste. Das ist ein schönes, allgemeines Bestes, welches aus Stein, Sicht, Verbrechen und Leiden aller Art, aus Tod und Verdammnis zusammengesetzt ist, wie es mich auch ein schlechter Trost dünkt, wenn Pope sagt, Gott sehe mit denselben Augen Helden untergehn wie einen Sperling, tausend Planeten wie ein Atom, oder wenn Shaftesbury fragt, warum denn Gott die ewigen Gesetze ändern solle zu Gunsten eines so armseligen Geschöpses, wie der Mensch sein Man wird wenigstens einräumen müssen, daß der Mensch ein

Recht hat, sich zu beklagen, daß das Wohlbefinden des Einzelnen sich nicht mit den allgemeinen Gesetzen vertragen will. Diese Lehre stellt Gott wie einen mächtigen aber gewaltthätigen Herrscher dar, welchem es auf einige Tausend Menschenleben nicht ankommt, wenn es seine eigenwilligen Zwecke erfordern. Diese Lehre ist nicht tröstend, sie ist erdrückend. Die Frage nach dem Ursprung des Übels ist und bleibt ein unentwirrbares Gewirr, aus welchem es keine Rettung giebt, als das Berstrauen auf die Vorsehung.

Un jour tout sera bien, voila notre espérance, tout est bien aujourd'hui, voila l'illusion.\*)

Die Religion fordert nicht von uns, die schreienden Übel der Welt zu übersehen, sondern sie weist uns selbst darauf hin, daß die Welt im Argen liege, um die Hoffnung und die Sehnssucht nach etwas Besserm zu beleben.

Indes der Verfasser könnte sich vielleicht auf Aristoteles Dieser bemerkt, \*\*) daß die Glücklichen, welchen die berufen. Erfüllung ihrer Bünsche und das Gelingen ihrer Berte von bem Walten anabenreicher Götter und von der Gunft ihrer Beschützer zeugt, frommere Götterbiener seien, als die Ungludlichen; eine Bemerkung, welche sehr gut den Unterschied beidnischer und christlicher Frömmigkeit bezeichnet. Hat etwa Bfleiberer eine berartige heidnische Religion für Glückliche und vollkommen Zufriedene im Auge? Aber müßten nicht diese Glücklichen alsbald ihre Religion der Dankbarkeit aufgeben, wenn fie fich aus der vorliegenden Religionsphilosophie überzeugten, daß ihr Glück nicht das Geschenk einer personlichen, wohlwollenden Gottheit ist, der man Dank dafür schuldet, sondern das ganz zufällige Resultat eines Weltlaufs, welcher sich weder um Glückliche noch um Unglückliche kummert?

<sup>\*)</sup> Hettner: Geschichte ber französischen Literatur bes 18. Jahr hunberts. 1860. S. 182 fig.

<sup>\*\*)</sup> Rhetor. II. 17.

Kür wen ist also die Religion, deren Grundlehren Pflei= berer vorträgt? Sie ist weder für Blückliche noch für Uns gluckliche, weder unbuffertigen Sundern zum Schrecken noch für Buffertige zum Troft. Bielleicht aber mare fie recht eigent= lich eine Religion für thätige Geschäftsmänner, welche sich in ihrer reichen Wirksamkeit oft weit fester, als man glaubt, an die Religion anlehnen. Wenn Fürst Bismarck erklärt, er möchte trop alledem, was er besitze, thue, genieße und erreicht habe, nicht von einem Tage zum andern leben ohne Religion; würde ihm gedient sein mit einer Religion ohne Vorsehung, Erlöfung und Unfterblichkeit? Bas müßte ein Max Müller zu einer solchen Religion sagen! ein Mann, der mit so feinem Berftändnis dem religiösen Gefühle der verschiedensten Bölker und Individuen auch in den wunderlichsten Ginkleidungen nachspürt; auch er kann sich eine Religion ohne persönliche Unsterblichkeit und ohne persönlichen Gott kaum benken, beide Bunkte gelten ihm als die Grundpfeiler derfelben;\*) als "den gemeinfamen Boden, auf dem alle Religionen aufgebaut sind, sieht er an: Glauben an eine göttliche Macht, die Erkenntnis ber Sünde, die Sitte des Betens, den Wunsch Opfer darzubringen und die Hoffnung eines zukunftigen Lebens."\*\*) Rann boch selbst St. Mill, der perfönlich aller Religion ziemlich fern steht, sich dem Ansprechenden und Wohlthuenden, welches in der Hoffnung eines ewigen Lebens und was damit zusammen= hängt, liegt, nicht verschließen. \*\*\*)

Das ist gewiß, für alle biejenigen, welche ber Religion wirklich zur Erlösung und zum Troste bedürfen, oder die doch die Religion als diesen Bedürfnissen entsprungen und dienendansehn, ist diese Art der Religion nicht, sondern nur etwa für

<sup>\*)</sup> Effans. I. 44.

<sup>\*\*)</sup> Einleitung in bie vergleichenbe Religionswiffenschaft. Straß= burg 1876. S. 264.

<sup>\*\*\*)</sup> St. Mill: Über Religion. Berlin 1875. S. 207.

solche, welche dieselbe als ein willkommenes Objekt betrachten, um allerhand unzureichende Reflexionen darüber anzustellen, außerdem aber noch von gewissen Zugendeindrücken beherrscht, nach U. Ruge's Ausdruck alles, selbst den Atheismus zur Religion zu machen wissen.

Daß der Berfasser so ganz übersehen konnte, wie jede Religion und Religiosität notwendig verschwinden müßte, wenn seine Resultate begründet wären, ist nur daraus zu erklären, daß er gar nicht erwogen zu haben scheint, womit jede Religionsphilosophie beginnen sollte, nämlich mit einer Erwägung des religiösen Bedürfnisses.

Sehen wir uns nun die fpekulative Begrundung ber angegebenen Resultate an. Für diejenigen, welche vertraut sind mit dem Berlaufe der modernen spekulativen Theologie, bedarf es nur der Worte im Vorwort VI: "ber Verfasser steht auf bem Boben ber unfterblichen Berbienfte ber Schelling-Segelschen Spekulation," um die obigen Resultate vollkommen begreiflich zu finden und genau zu wissen, wie sie begründet werben. Sofern jungere Schriftsteller sich zuweilen in den längst abgewiesenen Gedanken Hegels bewegen, ohne zu wissen ober wissen zu wollen, woher ihre vermeintliche eigene Weisheit stammt, insofern muß es Pfleiderer als Lob angerechnet werden, daß er sofort im Vorwort bekennt, in wessen Geleisen er einherschreitet. Der Kundige braucht nur den Standpunkt der vorliegenden Religionsphilosophie zu kennen, um sofort im Voraus den Hauptinhalt des Buches oft felbst bis ins Detail zu wissen. Denn die Geleise berartiger Spekulation sind so ausgetreten, daß taum noch hier und da eine kleine Modifitation möglich ist, und der einzige Unterschied der Bertreter dieser Richtung nur in der größern oder geringern Konsequenz besteht, mit welcher die einmal angenommenen Prinzipien verfolat werden.

Der Verfasser steht auf dem Standpunkte des substantiellen Monismus und erklärt im voraus, keine andere Metaphysik zu kennen ober anzuerkennen. "Go lange es Metaphyfik giebt, ift eben dies ihre Aufgabe, die Gesammtheit des Wirklichen. wie sie Dingliches und Geistiges zumal umfaßt, einheitlich und aus Einem Prinzip zu begreifen" (193). Die Begründung des substantiellen Monismus. d. h. der Ansicht, daß dem Wesen ber Welt nur Gine Substanz zu Grunde liege, scheint er für überflüssig, selbstverftändlich zu halten. Er verweist einfach auf Lote. Dieser lehrt bekanntlich, daß Wechselwirkung nicht unter mehreren Wesen stattfinden könne, sondern zur Wechselwirkung oder Wirkung überhaupt auch Einheit der Substanz gehöre; da nun in der Welt überall Wechselwirkung vorhanden sei, muffe auch ber ganzen Natur eine einzige Substanz zu Grunde liegen.\*) Diese Gebanken trägt Pfleiberer als die Quinteffenz des fosmologischen Beweises für das Dasein Gottes vor. So leicht hat er es sich mit dem Beweise der monistischen Beltanschauung gemacht. Daß bei seinen Erörterungen noch außerbem eine Verwechselung von Ordnung und Geset ober Naturnotwendigkeit vorliegt; daß fernerhin der Gedanke der Rausalität völlig auf den Kopf gestellt wird, da ja die Naturwissenschaft Rausalität nur zwischen mehreren Wesen ober Ruftanden zuläßt; daß weiter der substantielle Monismus durch die Annahme nur eines Urstoffes gebrochen hat mit den erakten Wissenschaften, welche Grund haben, verschiedene, nicht auf einander zurückführbare Grundstoffe vorauszuseten — sei hier nur angedeutet.

Ist nun einmal der Monismus im obigen Sinne zugelassen, so kann eine Wenge anderer ungereimter Gedanken nicht ausbleiben, vor allen der des absoluten, ursachlosen Werdens.

<sup>\*)</sup> S. Beitschrift für exakte Philosophie VIII. 36 ff. Ueber Lopes Ansicht vom Busammenhange ber Dinge.

Jener Urftoff oder das Absolute soll doch nicht bei sich steben bleiben, sondern soll sich zur Bielheit und Mannigfaltigkeit der gegebenen Welt entwickeln. Indes aus einer wirklichen Ginbeit kann nie folgerecht eine Bielheit und Mannigfaltigkeit abgeleitet werden. Das hätte der Verfasser auch bei Lope lernen können, welcher ausdrücklich lehrt: "aus einem einzigen gleichartigen Brinzip kann man Berschiedenes nicht ableiten, ohne eine binlängliche Anzahl zweiter Brämissen, die jenes erfte nötigen. hier a, dort b oder c zu entwickeln.\*) Gerade aber an biesem Bunkte, wo die Ungereimtheit des absoluten Werdens so offen zu Tage tritt und wo sonst gern jeder Monist einen eignen Ausdruck erfand, die gefühlte Blöße bes Syftems zu beden, geht die Darftellung fo gang in Begelichen Phrasen auf, daß es scheint, der Verfasser kennt noch gar nicht das Bedürfnis, seine Gedanken widerspruchsfrei zu ordnen. Nur einige dieser Redewendungen mogen zur Charafterisierung bes Ganzen mitgeteilt werden. "Das Absolute barf nicht bloß als bie schlechte Unendlichkeit vorgestellt werden, als bloke Negation aller Bestimmtheiten, sondern als der allerpositivste Beariff des Seins schlechthin, welches der Grund ist seiner felbst und alles in ihm enthaltenen besondern Seins; es ift das unbeschränkt Allgemeine zugleich das Allerbestimmteste, denn es ist burch und durch von sich selbst bestimmt und anderes von sich aus bestimmend. Das Absolute bestimmt sich selbst, b. h. es set fich in seine einfache Sinheit Bestimmungen, Unterschiede, Gegenfate: so ist sein Sichselbstbestimmen ober Grundseinerselbstsein (seine Aseität) unmittelbar zugleich ein Sichvonsichselbstunterscheiden oder Grundsein des Andern seiner selbst, des Endlichen, der Welt. (Seine Allmacht.) Aber eben deshalb, weil sein Setzen des Besondern nur der Aft seiner Selbstbestimmung

<sup>\*)</sup> Loge: Wetaphyfik. 1879. S. 443. Diese Erkenntnis schließt den Wonismus in jeder Gestalt auch in derzenigen aus, in welcher ihm Loge selbst hulbigt.

ist, so bleibt es in diesem Besondern auch bei sich selbst." (414 ff.) Mit solchen monströsen Begriffen glaubt Verfasser Gott und Welt vollkommen begriffen zu haben und zwar im christlichen Sinne!

Begriffen ist ihm bemnach die Schöpfung der Welt als eine Setzung Gottes, und der Weltlauf als natürlich und göttslich zugleich; wobei man unwillfürlich an den spinozistischen deus sive natura erinnert wird.

Begriffen ist die Allgegenwart Gottes, denn "das Absolute verhält sich zu dem Endlichen wie das allumfassende Allgemeine zum Besondern" (414); wobei die bekannte Thorsheit, das Verhältnis der allgemeinen Begriffe zu den ihnen subordinierten besonderen als real und kausal zu betrachten, als hohe Weisheit angesehen wird.

Begriffen ist Gott als Geist. "Denn eben jenes Sichsvonsichunterscheiden und Insichreslektieren kennen wir ja am unmittelbarsten als das Wesen unseres Geistes" (416). Wir werden Gott als Setzen von Bestimmungen aus der Einheit seines Wesens heraus als seinen Willen bezeichnen, und sein Reslektieren alles Bestimmten in die Einheit seines Selbst zusrück, dies Verinnerlichen oder Subjektivieren seines Äußern als seine Vernunft" (417).

Begriffen ist Gott als Liebe, nämlich als Selbstmitteilung an die Welt (423).

Begriffen ist sogar die Trinität. "Im Wesen des unsendlichen Geistes liegt das dreisache Moment: er ist der unsendliche Grund des endlichen Geisteslebens, die unendliche Kraft in demselben und der unendliche Zweck seiner Bestimmungen. Oder das den Gegensaß Hervorbringende, das in ihn Eingehende und das ihn zur Einheit in sich ausbebende Prinzip, die Einsheit vor, in und über dem Gegensaße" (425). Bekanntlich hat man zuweilen die sogenannte indische Dreieinigkeit mit der christlichen identificieren wollen, ein Unternehmen, dei dem wir,

ŀ

ł

wie William Jones nach M. Müllers Bericht hinzufügt, "nur zweiseln können, ob darin die Thorheit, die Unwissenheit oder die Gottlosigkeit größer sei."\*) Zene indische Dreieinigkeit ist nun doch noch ein religiöser Begriff, woran sich wirklich religiöse Empfindungen knüpfen, aber die in der obigen Dialektik gebrauchten Begriffe haben weder eine philosophische noch viel weniger eine religiöse Bedeutung. Welch' harte Ausbrücke würde Sir William Jones also erst gegen eine derartige Identificierung mit der christlichen Trinität in Anwendung bringen, und würde der im Ausdruck so milde M. Müller gutheißen!

Wenn nun dem Absoluten Weisheit, Wille, Bernunft, Liebe u. f. w. beigelegt werden, so scheint es sich von selbst zu verstehen, daß es auch als Person gedacht wird, und wenn dort, wo von Gott als Geift. Wille die Rede war, fortgefahren wäre: also ist Gott auch absolute Persönlichkeit, so würde man einmal im Taumel heilloser Begriffsfälschungen dies sehr natür lich gefunden haben. Allein hier scheint dem Verfasser auf einen Augenblick die Befinnung gekommen zu fein, denn et fragt sich, ob man ein solches Absolute wohl auch Verson nennen dürfe und hält es nicht für geraten, hier an Verfönlichkeit zu denken; denn zur Persönlichkeit gehöre eine Unterscheidung bes Selbstbewußtseins vom Weltbewußtsein. Dies falle aber im Absoluten völlig zusammen. Es soll nicht verkannt werden, daß hier Pfleiderer sich nicht felbst mit Ausdrücken wie um endliche oder absolute Verson getäuscht hat, sondern offen bekennt, daß sein Absolutes nicht als Person gedacht werden dürfe. Freilich hebt er damit auch wieder die Begriffe Geist, Wille, Vernunft, Weisheit, Liebe, welche er von Gott aussagt, auf ober wendet sie doch in einem so weiten Sinne an, wie

<sup>\*)</sup> M. Müller: Einleitung in die vergleichende Religionswiffenschaft. 1876. S. 265.

wissenschaftlich nicht gestattet ist. Sene Begriffe verlieren ort allen Sinn, sowie sie nicht auf eine Person bezogen rden. Im populären Sprachgebrauch sagt man wohl: der eizen will schweren Boden, oder die Mauer will einfallen, er man nötigt beim Fischessen zum Trinken mit den Worten: E Fisch will schwimmen, spricht von einem unvernünftigen 1che und legt so unbeseelten, ja seblosen Dingen Willen, rnunft oder Unvernunft bei; aber bietet solche populäre Redesise wissenschaftliche Erkenntnis! Will der Versassen?

In den angeführten Beispielen bedeutet Wollen nichts als 1 Geschehen, ein Werden oder die Tendenz zur Veränderung. un ist ja allerdings das Wollen ein Geschehen oder die endenz dazu, aber ist darum jedes, auch das unpersönliche, bewußte, unbeabsichtigte Geschehen ein Wollen? Weiter ilich als bis zu einem blinden Werden im Absoluten bringt der Monismus nicht. Es ist eine höchst unbesonnene Vergemeinerung, die dem Pantheismus überall eigen ift, dies eschehen Wollen zu nennen. Noch übereilter ist es, wenn ei Vorgänge mit einander verwechselt und einander gleich iett werden, welche zufällig mit demselben Worte benannt id. Wir nennen Denken auch Reflektieren. Also, so schließt r Berfasser, ift jede reflektierte, in sich zurudlaufende Begung ein Denken. Weil in dem Absoluten ein in sich zurückufendes Geschehen gesetzt wird, darum wird es S. 417 Geist nannt.

Es gilt hier von der Anarchie der Begriffe dasselbe, was hukhdides von der politischen Anarchie sagt: "selbst die wöhnlichen Bedeutungen der Worte werden bei der Anwendung de Schätzung der Dinge in einem ganz anderen Sinne gesmmen."

Indes ist es noch bei weitem nicht genug, daß der Berser einsieht, die Annahme eines persönlichen Gottes vertrage sich nicht mit seiner Weltanschauung, und daß er vielleicht noch erkennt, auch die Attribute Geift, Wille, Gute u. f. w. konnen bem Absoluten nur in einem Sinne zukommen, ber so viel fagen will, als fie kommen ihm überhaupt nicht zu, bei einigermaßen konsequentem Denken wird er sich ber Ginsicht nicht verschließen können, das, was er Gott nennt, ift nichts als die Welt felbst, nur von einem etwas andern Gesichtspunkt aus betrachtet: Gott ift die Einheit der Welt und die Welt der geteilte Gott. "Wenn man sich in diese Anschauungsweise einigermaßen hineinzuversetzen vermag, so wird man sofort sehen, daß sie die ganze Welt in ein bloges Sandeln, Thun auflöft, ohne daß etwas sei, das da handelt, und daß alle Dinge nur besondere Weisen dieses substratlofen Sandelns sind. Ift nun dieser Akt selbst bas Absolute b. h. Gott, so ist dieser Gott den Dingen nur immanent d. h. er existiert nur in den einzelnen Formen seiner Manifestationen, und es ist nur eine unwirkliche Abstraktion, wenn man ihn an sich ohne seine jeweiligen Manifestationen auffaßt. Daber benn auch Schelling konsequent fagt, einen Gott außer ber Wirklichkeit fuchen, heiße so viel als eine Wirklichkeit außer ber Wirklichkeit Damit kann nun offenbar nicht ber Gebanke eines seinem Sein nach von den weltlichen Dingen verschiedenen Gottes bestehen, denn ein folcher wurde, wenn in jener Philosophie überhaupt ein solcher Gedanke sich aufdrängte, auch nur eine unter den übrigen Formen des Absoluten d. h. des mahren Gottes fein."\*) Dder wie Pfleiberer fich ausbrudt: "ift Gott außer ber Welt, (b. h. feinem Sein nach unabhängig von ihr), so wird er ja durch die Welt begrenzt, ist also selbst ein räumlich begrenztes Weltwesen außer dem Raume und der Welt" (410). Hierbei moge auch an ein Wort Herbarts erinnert werden: "Wo das Wohlwollen in den Moralfpstemen

<sup>\*)</sup> Thilo: Theologifierende Staats- und Rechtslehre. 1861. S. 84.

keinen Jeiner Burbe angemessenen Plat mehr findet, — wo man sogar in der Religion nichts zu verlieren glaubt, wenn man das außerweltliche höchste Wefen aufgiebt, - obwohl dieses allein als gütig zu benten ift, denn bei einem Urwesen, bas mit der Welt identisch ift, verschwindet die Güte, weil gegen sich selbst niemand gütig sein kann; da wird es in der That schwer, nicht irre zu werben an dem moralischen Sinne ber Zeitgenoffen, der auch das Einfachste und Ursprünglichste, ja das durch die Kirchenlehren am nachdrücklichsten Empfohlene nicht mehr klar sieht. Den Philosophen, von denen dergleichen Täuschungen ausgehn, können jedoch dieselben viel minder verbacht werben, als den Nachfolgern und Anhängern. Denn die erftern - (zu benen Pfleiberer ficher nicht gehört) - find gleichsam erhitzt von der Arbeit, ihre Prinzipien konsequent durchzuführen; sie erwarten den Widerspruch ihrer Zeitgenossen und hoffen im Streite gegen dieselben sich selbst aufzuklären. Aber die Anhänger und Nachfolger, nicht vertieft, nicht ermüdet, undorsichtig den Fehltritt nachahmend, der sie hätte warnen sollen, diese sind es, auf welche der Vorwurf fällt, wenn die Bhilosophen Frrtumer verbreiten."\*)

Vielleicht zieht Pfleiberer selbst noch einmal die vollen Konsequenzen der einmal angenommenen Prinzipien und erstennt, daß dadei Güte, Vernunft, Persönlichkeit und Dasein eines Gottes vollständig aufgehoben werden, daß er selbst sich bereits im radikalen Naturalismus und Atheismus dewegt, wie ja auch Strauß, wenn schon sehr spät, endlich zu dieser Einssicht kam. Sedenfalls scheint sein Denken noch sehr in Fluß zu sein. Seit zehn Jahren, seit Herausgabe seines Werkes über das Wesen der Religion hat er, wenn auch seine Theologie entschieden Rückschritte gemacht hat, ohne Zweisel an philossophischer Konsequenz gewonnen. Freilich ist er immer noch

<sup>\*)</sup> Herbarts Werfe. IX. 7.

sehr weit entfernt, die letzten Konsequenzen zu ziehen. Nicht einmal Pantheismus will er das, was er vorträgt, genannt wissen, vielmehr sei es die wahre theistische und organische Weltanschauung.

Theistisch nennt er seine Ansicht im Gegensat jum Deismus, welch letterer Gott noch als perfönlich und als substantiell von der Welt verschieden vorstelle. Gewöhnlich fest man noch zur Charafterisierung des Deismus binzu: nach ihm sei Gott auch hinsichtlich seiner Wirksamkeit der Welt völlig fremd, und als Vertreter dieser Anschauung werden bann die englischen Deisten und die deutschen Rationalisten Es läßt sich indes zeigen, daß dies ein historischer Irrtum ift, daß gerade die englischen Deisten, sowie auch die beutschen Rationalisten gegenüber bem Supranaturalismus bas unterscheidende Merkmal in der Lehre von der Immanen Gottes in der Welt finden.\*) Also in dieser Beziehung steht die moderne Theologie und auch Pfleiderer auf dem Standpunkt der Deisten. Gin der Welt immanenter Gott im Sinne bes substantiellen Monismus hört freilich auf, ein Gott im christlichen Sinne zu sein, und auch ber Verfasser erkennt wenigstens, daß Verfönlichkeit und Immanenz einander ausschließen, denn wie soll, so fragt er (422), eine Berson substantiell einer andern 3. B. den Menschen immanent sein können, ohne daß eine der beiden Personen aufhörte, Person zu sein? Und so versteht auch der ältere Sprachgebrauch unter Deismus ben Glauben an eine unpersonliche Welturfache, so die Definition bei Rant in der Kritik der reinen Vernunft.\*) Desgleichen sagt Jaesche: "Der Sprachgebrauch benennt ein System mit dem Namen Deismus, in welchem Gott unbestimmt bloß

<sup>\*)</sup> S. die Beläge aus den Schriften der Deisten und Rationalisten bei Flügel: das Wunder und die Erkennbarkeit Gottes. Leipz. 1869. S. 75 u. 105.

<sup>\*\*)</sup> Ausgabe von Rosenkranz. S. 491.

als Weltursache, und Theismus, in welchem Gott als Welturheber durch Verstand und Freiheit, also als Intelligenz-gebacht wird. "\*) Insosern paßt der Name Deismus vollständig auf die Ansicht Pfleiderers. "In neuerer Zeit haben jedoch unklare Köpse Pantheismus und Theismus oder die Transecendenz und Immanenz Gottes zu verschmelzen gesucht und ihrer Ansicht den wohlklingenden Namen Theismus gegeben, den ältern ehrlichern Theismus aber (den Glauben an einen persönlichen Gott) um ihm einen Makel anzuhängen, Deismus genannt. "\*\*) So z. B. Biedermann, welcher erklärte, die persönliche Substanzsorm fällt in die deistische Vorstellung von Gott, so Pfleiderer und so, wie sich zeigen wird, Lipsius. Den Glauben an einen persönlichen Gott nennen sie Deismus, den Glauben an einen unpersönlichen Theismus, auch hier die Worte verdrehend.

Das andere Prädikat, welches Pfleiberer mit besonderer Borliebe seiner Weltanschauung beilegt, ist organisch. ganisch nennt der Verfasser seine Ansicht, weil er noch festhält an dem veralteten, von den exakten Wiffenschaften längst als unzureichend und in sich widersprechend abgewiesenen Begriffe einer nicht an die Stoffe gebundenen Lebenskraft, als Entelechie bes Organismus. Bei Gelegenheit der Besprechung des teleologischen Beweises werden die bekannten Redensarten von einer immanenten Teleologie und einer unbewußten Vernunft wieder= Zweckmäßigkeit und Weisheit soll sich allerdings im Organismus kund geben, aber nicht die eines Künstlers, der nicht selbst der Organismus ist, sondern dieser selbst ist der Rünftler, welchem Vernunft, Weisheit und zwecksehnde Thätigkeit natürlich als unbewußt zukommt. Und wie nun der ein= zelne Organismus "sich selbst macht durch die Vermittelung

<sup>\*)</sup> Jaefche: Der Pantheismus nach feinen verschiebenen Hauptformen. 1826. I. 25.

<sup>\*\*)</sup> Thilo: Kurze pragm. Gesch. b. Phil. 1880. I. 19.

der selbstgesetzten Teile, so ist die ganze Welt als einheitlich gegliedertes Ganze als unendlicher (!) Organismus anzusehn, in welchem dessen einheitlicher Grund nicht blok als gesetzmäßig wirkende Kraft, sondern als organisierende, sich selbst zum Amed segende, somit zweckmäßig wirkende Seele sich bethätigt" (394 fla.). Höchst naiv ist hier, wie zum Beweis der Richtigkeit dieser Ansicht, worin fast jedes Wort einen Widerspruch in sich selbst und mit der wissenschaftlichen Erkenntnis des Organismus birgt, angeführt wird, daß in diefer Anschauung "die Urteile der Philosophen von verschiedenen Richtungen in seltener Einstimmigkeit sich begegnen" (393). Und wer sind diese verschiedenen Richtungen angehörigen Philosophen, welche ber Verfasser als Vertreter seiner Meinung nennt? Schelling, Begel, Schopenhauer, Sartmann, Beller, alfo folde, welche alle prinzipiell auf ganz demselben Standpunkt stehen und daher auch bei einiger Konfequenz zu ähnlichen unzulänglichen Meinungen getrieben werden. Daß diese Art von sogenannter organischer Weltanschauung von einer unbewußten Weltfeele und Weltvernunft, abgesehn von den in ihr liegenden Widersprüchen, statt zum Theismus, wie der Berfasser meint, zum Atheismus hinführt, ja bereits Atheismus ist, braucht wohl nicht erst gezeigt zu werden. Davon wird später noch die Rede sein.

Nachdem eine berartige Konstruktion des Gottesbegriffes zum Behuse einer Verschmelzung von Spinozismus und Religion so oft in ihrer Unhaltbarkeit dargethan, sogar oft genug, wenn schon mit Unrecht als Heuchelei gebrandmarkt ist, nachbem Strauß dagegen die vielleicht geeignetsten Waffen beißender Satire angewandt hat,\*) ist es höchst naiv, derartige Gedanken von neuem und zwar als etwas Besonderes, als Ergebnisse der Neligion zu

<sup>\*)</sup> Strauß: Chriftliche Glaubenslehre. 1840. I. S. 1 flg.

reproducieren. Sollte wirklich das Publikum, auf welches man dabei rechnet, so kurzsichtig sein und solche Begriffsfälschungen nicht durchschauen? Trop alledem verdient Pfleiderer inssofern ein gewisses Lob, als er doch einigermaßen die Konsequenzen des Spinozismus erkannt und ausgesprochen hat, jedenfalls sieht er hierin viel klarer, als viele andere moderne spekulative Theologen, welche ebenfalls im Spinozismus oder der sogenannten organischen Weltanschauung im obigen Sinne befangen sind, als Apologeten des Christentums auftreten und als solche angestaunt werden.

Wenden wir uns jett zu des Verfassers Ansichten über Erlösung ober Theodicee. Dem Spinogismus ift es eigen, zu den theoretischen Fehlern sofort die praktischen zu fügen, nämlich das absolut Eine auch ohne weiteres als das absolut Gute anzusehn und demnach die Entwickelung der Welt, welche ja die Entfaltung des Absoluten ift, als eine weise, vernünftige und gute zu betrachten. Diesen Verlauf ber Welt als gut anerkennen und fatalistisch sich ihm fügen, das ist die einzige Tugend, welche der Spinozismus kennt. Freilich ist die Welt auch mit Unvollkommenheiten behaftet, sofern doch die end= lichen Dinge und Personen nur die eine Seite des Absoluten find, nicht das als Einheit gedachte Absolute selbst. Nur wenn wirklich alles Endliche unterschiedslos im Unendlichen aufginge. ware das absolut Gute realisiert, nur mit der Welt selbst wären deren Mängel verschwunden. So lange aber das Absolute sich in Einzeldarstellungen, in dinglichen und geistigen Individuen manifestiert, so lange kann auch das Übel nicht gehoben werden. Unvollkommenheit ist eine wesentliche und notwendige Schranke aller Ginzelexistenzen. Das verkennt auch Pfleiderer nicht. Die Übel sind von der Welt un= zertrennlich (541), das Böse ist den Menschen wesentlich zu= gehörig als endlichen Wesen (549), die Wirklichkeit bleibt immer hinter der Idee zurud (718). Daß hierbei konsequenter

Beise von einer Erlösung von Übel und Sunde unmöglich bie Rebe fein tann, leuchtet ein; was wesentlich zum Begriff Mensch gehört, kann von ihm nicht abgesondert werden, ohne ihn selbst seiner Existenz nach aufzuheben. Ift es einmal ein unaufhebbares Geset, daß das Endliche seinem Begriffe nicht entspricht, so hat es auch gar teinen Sinn, für bas endliche menschliche Sandeln ein Vorbild aufzustellen, da es vermöge seiner Endlichkeit sich dem Vorbilde der Idee nicht einmal annähern kann, sondern so lange es ein endliches bleibt, ewig gleichweit davon entfernt ist. Überdies ist in der Entwickelung des Einen Absoluten ohnehin Alles, wie es sein muß; und auch die Inkongruenz des Endlichen mit seinen Begriffen ober Idealen muß notwendig da fein, um die Idee zu manifestieren; benn wäre eben dieser Widerspruch der Idee mit ihrem Dasein nicht vorhanden, so fehlte diese eigentliche Wurzel des Lebens des Absoluten. Der Verfasser ist hier freilich noch nicht weit genug in die von ihm acceptierten Gedanken eingebrungen, er spricht noch oft von dem Bosen als einem notwendigen "Durchgangspunkt", worin zu liegen scheint, daß das Bollkommene doch einmal herbeigeführt werden könnte. Er wird noch lernen müffen, daß nach spinozischen Prinzipien ein Unterschied zwischen Bosem und Gutem nur für einen sehr untergeordneten Standpunkt vorhanden ift, in Wahrheit aber nicht besteht; daß ferner das Quantum Vernunft oder Unvernunft, welches man einmal in der Welt als vorhanden voraussett, weder vermehrt noch vermindert, nur verschoben werden kann; daß also die Hoffnung auf ein Besserwerden oder gar auf vollkommene Erlösung von Sünde und Übel ganz illusorisch ist.\*) Konsequent ift es nur,

<sup>\*) &</sup>quot;Der Begriff bes pantheistischen Werbens taugt ben Theologen nur scheinbar, indem er ihnen ein beständiges, gleichförmig fortgehendes Besserwerden vorspiegelt, denn Besserwerden ist eine Zusammensetzung aus Besser und Werden, b. h. aus einem ethischen und einem metaphhsischen Begriffe. Aber der metaphhsische Teil besteht für sich und

zu sagen, wie der Verfasser dem auch zustimmt: was wirklich ist, das ist vernünftig, nicht weil es auf das Vernünftige hin angelegt ist und zu ihm führt, sondern so wie es ist und weil es ist, ist es vernünftig und vollkommen, nämlich eine Manifestation der absoluten Vernunft. Das Vollkommene, Erlösung vom Übel wäre der Tod aller Ginzelexistenzen. Pfleiberer würde das freilich nicht als seine Meinung anerkennen, er spricht ja viel von einem der Welt immanenten Sittengesete, von dem Willen des Ganzen als bindender Macht und verbindender Einheit für den Einzelwillen (242). Wir haben aber ichon kennen gelernt, was unter dem Willen Gottes zu verstehen ist, nämlich das absolute, notwendige Werden, vermöge bessen das Absolute nicht bleiben fann, was es ist, sondern zu Ginzeldarstellungen seiner selbst, zu einer Welt außeinander= gehen muß. Und da dieser Wille, der eigentlich nur ein blinder Trieb sich darzustellen bez. zu erhalten ist, wiederum nur in ben Einzeleristenzen, sofern sie sich geltend machen, zur Ericheimung kommt, fo kann, wie im Absoluten Wille und Recht ibentisch ist, auch für ben Ginzelnen nur das Recht des Stärkeren gelten. Es ift gang genau bas, mas er an Straug perhorresciert, "daß für das Menschenleben nur die Kraft der einzelnen Naturtriebe und das Faustrecht des stärkern Subjekts gilt" (242) Kraft und Wille sind nur zwei verschiedene Ausbrücke für das allgemeine absolute Werden. Wollte man aber auch das Wort Wille im eigentlichen Sinne verstehen, so bliebe noch immer die Hauptfrage zurück; ist denn der Wille des Absoluten auch ein guter? Weil in dem großen Weltorganis= mus doch alles genau zusammenhängt, meint der Verfasser, fo ift ber Schluß geftattet, daß auch die sittlichen Gesetze und

giebt keine Bürgschaft für ben andern in ihn hineingepflanzten Teil. Läge das Besser schon im Werden: so brauchten die Theologen sich gar nicht zu bemühen; es würde dann ohne ihr Zuthun von selbst besser." Herbart, W. II. 329.

Zwecke, die in unserer vernünftigen Natur angelegt sind, in notwendigem Einklang stehen werden, mit dem allgemeinen Gesch und Zweck der Welt überhaupt (401). Wie steht es aber mit den unsittlichen Zwecken unserer unvernünstigen Natur? Ist hier auch der Schluß gestattet, daß diese sich auf eine ursprüngliche Unvernunst des Absoluten zurücksühren lassen? Und ist nicht vielleicht der Unvernunst und des Bösen mehr in der Welt als Vernunst und Gutes? Konsequenterweise kam nur gesagt werden: es giebt eben kein Böses; was wir dise nennen, ist in Wahrheit gut, denn alles ist nur eine Darstellung des Absoluten und daß dies immer nur Gutes produciert, versteht sich von selbst.

Der Spinozismus negiert den Begriff des Bösen umd darum auch den der Erlösung. Nach ihm ist weder eine Endwickelung zum Bessern noch weniger zum Bollkommenen, ja überhaupt keine Entwickelung möglich. Freilich ist gerade Entwickelung das Stichwort des Pantheismus, welches alle Probleme lösen soll; allein streng genommen schließt der substantielle Monismus jede Entwickelung aus. Einmal schon darum, weil ein in sich gleichartiges Absolute nicht zugleich den Grund zur Beränderung und Mannigsaltigkeit in sich enthalten kam. Zweitens wenn man auch per impossibile den widerspruche vollen Begriff des absoluten Werdens im Absoluten zuläßt, so sollen nun im Absoluten allein sämmtliche Bedingungen der Beränderung von Ansang an liegen, denn von außen kam nichts kommen, da es außer dem Absoluten nichts giebt. Wozu aber alle Bedingungen vorhanden sind, das darf in

<sup>\*) &</sup>quot;Die Quelle ber menschlichen Liebe und Güte in einer göttlichen Allsebe und Algüte zu suchen, ist um nichts philosophischer, als wenn man die Quelle des menschlichen Hasses und der menschlichen Bosheit in einem "Allhaß" beziehungsweise einer "Albosheit" Gottes such wollte." E. v. hart mann: Neukantianismus, Schopenhauerianismus und Hegelianismus. 1877. S. 340.

inem Hervortreten nicht zögern, sondern muß sofort acturhanden sein. Dies führt also nicht zu einer Entwickelung, ndern zu einer Erstarrung des Weltganzen. Drittens, wenn an gleichwohl eine zeitliche Entwickelung der Womente des bsoluten gestatten wollte, so könnte doch nur an den Tageten, was von Ansang an im Absoluten präsormiert lag, ver nichts Neues oder Bessers.

Entwickelung und zwar Entwickelung zum Beffern und iblich zum Bollkommenen ist nur möglich im System bes Huralismus, welches viele, selbständige, verschiedene Wesen 3 die letten Elemente der Welt annimmt. Nur in einererartigen Metaphysik kann von einer absichtlich veranstalteten ttlichen Erziehung des Einzelnen und des ganzen Menschen-Insofern kann man sich aneignen, ichlechtes die Rede fein. na Pfleiberer in einer seiner frühern Schriften fagt: "iner Berspektive auf ein harmonisches Endziel liegt die beste, 1 die einzige mahre Theodicee".\*) Aber einen solchen Ge= anken hinsichtlich der einzelnen Individuen kann er jett, wobm die Augen etwas weiter über die Tragweite der adoptierten Bedanken aufgegangen find, nicht mehr in sein Denken auf-Doch davon später. æhmen.

Gesett aber auch, der Weltlauf führte, wie Pfleiderer u glauben geneigt ist, zum Bessern, ja endlich zum Vollsommenen, wem käme dies zu gute? Nur denjenigen Indivisuen, welche zufällig gerade im letten Aon geboren werden. Alle vorhergegangenen Geschlechter gleichen denen, die mitihren Leichen die Festungsgräben gefüllt hätten zum Darübersichreiten für die Nachkommenden. Denn eine individuelle Unsiterblichkeit wird vom Spinozismus völlig ausgeschlossen.

Hier scheint der Verfasser die Konsequenzen der sogenannten organischen Weltanschauung nur erst zu ahnen. Denn sonst:

<sup>\*)</sup> Befen ber Religion I. 556.

hätte er von seinem Standpunkte aus nicht sagen können, die Wissenschaft d. h. nach ihm die Begelsche Philosophie kome weder für noch gegen die perfönliche Unsterblichkeit etwas Ebensowenig hätte er wohl so schwache Gründe de gegen aufführen können, wie (720) geschieht, wo er fragt: sollen auch die Seelen der kleinen Kinder und der Tiere unsterblich Wer so argumentiert, der kennt in dieser Beziehung noch aar nicht die treibende Kraft des monistischen Gedankens. Hat die sogenannte organische Anschauung recht, ist die Seele nur die Innerlichkeit, die lebendige, organisierende Idee, bie Entelechie des Leibes, und der Leib die Außerlichkeit der Seele, find Leib und Seele nur verschiedene Seiten Eines Dritten, bes Absoluten und im Grunde identisch, wie (243) auseinander gesetzt wird, bann kann von einer Trennung, wo die Seele bleibt, so wenig die Rede sein, als nach Auflösung des Rreises von dessen Mittelpunkt. Bei einigem Nachdenken wird bem Berfasser diese Konsequenz nicht entgehen können, vielleicht ge langt er dann auch zu der so nahe liegenden Ginsicht, die ihm jest noch so fremd ist, daß er sich bereits ganglich wie im Atheismus, so auch im Materialismus bewegt, von lettern nur durch die Unklarheit der Gedanken und die Amphibolie ber Ausbrücke geschieben.

Im Übrigen hält er die Frage nach persönlicher Unsterblichkeit, mit der alle wahre Religion steht und fällt, für irrelevant. Die Religion könne diese Frage unbekümmert der Metaphysst und Anthropologic überlassen. Der Glaube an individuelle Fortdauer sei überstüsssig, da ja doch die wesentliche Zweckerfüllung des Wenschen in seiner religiösen Gotteinheit schon im Diesseits wirklich da sein kann (729), ja der Glaube sei sogar schädlich, weil er die Wenschen unzufrieden mit dem Diesseits mache.

So giebt Pfleiderer alle Fundamentalartikel der Religion auf: persönlichen Gott, Erlösung und individuelle Unsterblich eit und glaubt doch noch die Religion und zwar die einzig pahre zu behalten ja zu sichern! Gine Religion ohne Religion! 53 paßt hier, was Taute vom absoluten Idealismus sagt: . Vorsehung, Verföhnung, Unsterblichkeit, welche im Christentum, vie in allen Religionen nicht bloß allgemeine, sondern indiviwelle Bedeutung haben, find bei Begel, wie im absoluten überhaupt durch Verallgemeinerung vernichtet. \*bealismus Borsehung beruht auf Absicht und Ratschluß; aber davon veiß der absolute Idealismus nichts. Versöhnung ist ein Akt ber Gnade und Gerechtigkeit; im absoluten Ibealismus ift fie ver dialektische Mechanismus des Subjekt-Objektivierens, vernoge bessen der absolute Geist die Schuld ebensosehr setzt als ufhebt, zum Geschehen fortschreitet, aber auch das Geschehene ileich wieder ungeschehen macht. Segels Unfterblichkeitslehre ft in folgenden eigenen Worten des Philosophen bestimmt anzegeben: der Begriff felbst ist unsterblich, aber das in seiner Teilung aus ihm Heraustretende ist der Veränderung und dem Rückgange in seine allgemeine Natur unterworfen. Einen andern Unsterblichkeitsglauben läßt der absolute Idealismus nicht zu. Ohne individuelle Vorsehung, Verföhnung und Unsterblichkeit besteht weder das Christentum noch Religion überhaupt. Hegels ivekulative Theologie ift wie die Schellingsche (und die des Monismus überhaupt) ein auf gleiche Weise unhistorisches. umwissenschaftliches und unchristliches Erzeugnis."\*)

## Lipsius.

Herbart vergleicht einmal den Frieden des Monismus und der Religion mit dem Frieden zwischen Wolf und Lamm, wenn letzteres aufgefressen ist. Bei Biedermann und Pfleisderer ist dieser Friede eingetreten, die Religion ist dem Moniss

<sup>\*)</sup> Taute a. a. D. I. S. 456.

mus einverleibt, nämlich von ihm verschlungen; bei Bfleiberer find allerdings gewisse Beschwerden ber Verdauung noch spür-Bei Lipsius hingegen ist jener Friede in Folge bes Berschlingungsprozesses noch nicht eingetreten. Monismus und Religion liegen hier noch im Kampf. Zwar ist auch hier alle Rraft auf Seiten bes Monismus, ihm werben ohne weiteres alle Brämissen zugegeben, es sollten barum auch alle die unliebsamen Konsequenzen folgen. — allein diese Folgerungen zu ziehen, dazu hat Lipfius ein viel zu lebendiges Verftandnis für die religiösen Interessen. Diese möchte er um jeden Breis vor jenem alles verschlingenden Ungeheuer, dem Monismus retten. Und diese Rettungsversuche, dieses Sich-wehren gegen Konfequenzen, deren Prämissen er zugiebt, eben ist es. was seiner Dogmatik eine Art wehmütiges Interesse giebt. in dem Stadium des Übergangs, des Hangens und Bangens verharrt, aus welchem konfequentere Beifter zum vollen Atheismus übergegangen sind. Außerdem sucht Lipfius mit bem Monismus noch ben Neukantianismus zu verschmelzen.

Er reflektiert zunächst auf das religiöse Bewußtsein als eine ersahrungsmäßig gegebene Thatsache. \*) "Dieses sett die objektive Existenz eines transcendentalen Grundes unseres Gottesbewußtseins ohne weiteres voraus" (39). Das ist zwörderst noch zweideutig. Es kann heißen: das religiöse Bewußtsein besteht darin, daß es eine objektive Existenz Gottes annimmt, oder aus der Thatsache des religiösen Bewußtseins läßt sich auf das objektive Dasein eines Urhebers derselben schließen. Die erstere Meinung ist eine bloße Tautologie, ist nur eine Umschreibung dessen, was man unter Glauben oder religiösem Bewußtsein versteht. Der zweite Sat aber versucht eine Art Beweiß für das Dasein Gottes zu geben;

<sup>\*)</sup> Lipfius: Lehrbuch ber evangelisch protestantischen Dogmatik. Braunschweig 1876.

Uerdings einen sehr weitverbreiteten aber nichts bestoweniger Indessen aus dieser Zweideutigkeit tritt hr fehlerhaften. lipfius nie recht heraus. Das hat seinen Grund in feiner tonistischen Philosophie. Dieser ist jene Zweideutigkeit wesent= ch, nämlich die Borftellung von Gott felbst Gott zu nennen. ihr ift ja die Idee Gottes Gott felbst, Gott hat nur Existena bfern er gewußt wird. Wenn fie von Gott redet, so weiß der es monistischen Sprachgebrauchs untundige Leser meift nicht, it der objektiv existierende oder nur der subjektiv gedachte Gott emeint. Lipfius ift nun bemüht, ben Lefer auf ber Strafe. ie von der Idee Gottes zu Gott felbst führt, möglichst sacht u führen. Bu dem Zwecke sucht er das religiöse Bewußtsein Is ein Organ, als ein Auge, Gott zu schauen, aufzufaffen, o daß die Idee Gottes in unserm Beiste als eine Wirkung Bottes selbst anzusehen ist; Gott wird bald geschaut bald er= chlossen. "Das religiöse Bewußtsein ift verbunden mit einer mern Anschauung eines von unserm Ich noch unterschiedenen Anderen, auf welches fich das zuständliche Bewußtsein des Ich unmittelbar bezogen weiß." Dies ware nun offenbar eine fehr grobe Erschleichung, wenn damit ein Anschauen einer objektiven Existenz gemeint ware, aber so versteht er dies hier, wie es cheint, noch nicht, sondern es soll wohl nur die Thatsache usgedrückt werden, daß wir einen objektiv existierenden Gott ju schauen ober voraussetzen zu muffen glauben. "Denn bas Andere, welches das religiöse Bewußtsein schaut, ist nur als Moment unferes Selbstbewußtseins gegeben ober ift unmittelbar zugleich mit ihm gesett. Unmittelbar wissen wir im religiösen Bewußtsein nur um uns felbste wie wir thatsächlich auf Gott bezogen sind und damit zugleich um Gott (b. h. die Gottesidee?), wie er thatsächlich auf uns bezogen ist" (66). hier liegt abermals die Zweideutigkeit im Worte Gott, daß nicht deutlich gesagt ift, ob die subjektive Idee Gottes oder Bott selbst gemeint wird. Diese Zweideutigkeit wird noch ver-

i

stärkt, indem sie anscheinend gehoben werden soll, wenn nämlich das religiöse Bewußtsein noch weiter eine "Anschauung Gottes" genannt und hinzugefügt wird: "die Anschauung ift hier gang in dem gewöhnlichen Sinne zu nehmen. sonst Anschauungsbilder von äußern sinnlich wahrnehmbaren Gegenständen entwerfen (!), so bildet (!) hier ber religiöse Trieb ein Anschauungsbild von einem überfinnlichen Gegenstand nämlich von Gott" (67). So sacht und unvermerkt foll der Leser über die Aluft von der blogen Idee Gottes zu dessen objettiver Existenz geführt werden. Offenbar ist hier das Wort Anschauung nicht im gewöhnlichen Sinne genommen. Die Anschauung bildet ober entwirft doch nicht aus sich beraus ein Bild, sondern im Gegenteil sie gewinnt es auf Grund äußerer Einflüsse ober äußerer Objekte, sofern man eben auf die Anschauung im gewöhnlichen Sinne reflektiert. Gebundensein an das Gegebene ift gerade das Wesentliche ber Anschauung. Will man aber von einer Anschauung reden, welche aus sich selbst heraus etwas bildet oder ein Bild entwirft, dann nimmt man Anschauung nicht im gewöhnlichen, sondern im geradezu entgegengesetzten Sinne, so daß darunter Denken, Phantasieren, Wünschen u. f. w., aber nicht Gebundensein an das Gegebene verstanden wird. Allein in dem gewöhr lichen Sinne möchte Lipfius allerdings gern bas Wort Ar schauung hier verstehen. Darum fährt er fort: "Die religiösen Anschauungsbilder bilden also (!) ein Überfinnliches auf simliche Weise ab" (68). Dies Anschauungsbild entsteht dadurch, daß das Subjekt "von diesem Gegenstande (Gott) afficiert wird" (69).

Hier wird endlich Anschauung im gewöhnlichen Sime genommen. Hier ist er nach allmählicher Vorbereitung zu der Annahme Gottes gelangt, welcher als ein selbständiges Objekt dem menschlichen Subjekt so gegenübersteht, daß er letzteres afficieren kann. Daß dies eine handgreisliche Erschleichung ist herbeigeführt durch den Doppelsinn, in welchem die Worte Gott und Anschauung genommen werben, wird hinlänglich flar fein. Aber felbst zugegeben, es wäre so, das religiöse Bewußtsein wäre im Sinne von Jacobi ein höheres Anschauungsvermögen, welches das Überfinnliche schaute, so ist damit boch immer noch nicht erreicht, was Lipsius sicherstellen möchte, nämlich die objektive Eristenz Gottes. Freilich meint er, "bem Gläubiger ist bei ber Leugnung Gottes zu Mute, als wenn einer am hellen Mittag beftreiten wollte, daß die Sonne am Himmel stehe" (77). Allerdings ist es die Meinung bes naiven, naturwüchsigen Realismus, daß die Thatsache ber Anschauung eine Anschauung der Thatsache sei, daß durch die thatfächliche Anschauung der Sonne auch die objektive Existenz ber Sonne als wirklich und von uns unabhängig erkannt würde.\*) Aber soviel weiß wohl heutzutage jeder, der genauer mit den erkenntnis = theoretischen Verhandlungen bekannt ift, baß dies nur eine subjektive Gewisheit ift, daß mit ber thatfächlichen Anschauung der Sonne diese noch nicht als

<sup>\*)</sup> Dieser Jrrtum wird uns noch mehrsach begegnen und bestätigt bie Bemerkung von Lazarus (Ibeale Fragen 1880. S. 293): "Ganzallgemein kann man sagen, die allermeisten Jrrtümer der Menschen beruhen auf der Berwechselung, daß eine thatsächliche Wahrnehmung für eine wahrgenommene Thatsache gehalten wird. Ich habe es wirklich gesehen, heißt ihnen soviel als: ich habe etwas Birkliches gesehen. Davon zu schweigen, daß sie gar oft nicht wirklich sehen, also auch die schenbare Meinung, sie hätten gesehen, auf Täuschung beruht."

Dies paßt ganz genau auf die Argumentation, aus ber (angeblich) allgemeinen und notwendigen Borftellung von Gott auf bessen Dasein zu schließen.

So spricht auch Spinoza: si duis diceret, se claram et distinctam, hoc est veram ideam subtantiae habere et nihilominus dubitare, num talis substantia existat, idem hercule esset, si diceret, se veram habere ideam et nihilominus dubitare num falsa sit. Der Trugschluß liegt in der Zweideutigkeit von vera und falsa, welches einmal bedeutet logisch-wahr resp. salsch und sodann existierend resp. unwirklich.

objektiv existierend erwiesen ist, daß hierzu noch eine ganze Reihe von Gedanken hinzugenommen werden muß. Wenn also auch das religiöse Bewußtsein ein Organ im gewöhnlichen Sinne wäre und Gott schaute (bez. zu schauen glaubte), so könnte dies dennoch ein bloßes Erzeugnis einer subjektiven Anschauungsform sein, welche von innen heraus undewußt aber mit dem Schein des Von=außen=Kommens ihre Gebilde entwirft. In Wahrheit ist man also immer wieder ganz in den subjektiven Gedankenkreis zurückgeworsen. Das Subjekt mag immerhin die Idee Gottes in sich sinden, in dieser bloßen Thatsache hat es noch keine Bürgschaft, daß dieser Idee etwas in der objektiven Welt entspricht.

Diesen Übergang zu dem objektiven Dasein des Überstinnlichen sucht nun Lipsius noch auf einem andern Wege zu machen. "Soll das Gesetz der Dinge wirklich erkannt werden, so wird vorausgesetzt, daß zwischen der Gesetzmäßigkeit des äußeren Geschehens in der uns gegebenen Erscheinungswelt und der Gesetzmäßigkeit unseres Denkens eine wesentliche Übereinstimmung stattfinde, d. h. daß beide Eins sind in einer höheren Einheit, welche als das Ibeale in allem erscheinenden Dasein, zugleich dem Idealen in uns wesensverwandt ist. Sie wird eben darum a potiori bezeichnet als der in den Gesetzen alles Denkens und Daseins objektivierte Gedanke oder die objektive Vernunft" (188.)

Jeder, der einigermaßen mit der neuern Philosophie bekannt ist, weiß, daß wir hier auf sehr ausgetretenen Bahnen wandeln, daß es sich hier um den Irrtum, der für jeden Wonismus notwendig ist, handelt, um die Identität des Seins und Denkens. Es ist nötig, darauf etwas näher einzugehen.

Die populäre Ansicht vom Erkennen sieht das Denkorgan in uns an als ausgestattet mit einer Anzahl von Vermögen; diese ordnen teils den von außen aufgenommenen Stoff, teils

erzeugen sie wohl auch aus sich heraus Ideen. Nun muß die Frage entstehen: entspricht diesen Ideen und Ordnungen auch die äußere Welt, oder erkennen wir die letztere wirklich als das was sie ist, durch die Vermögen, durch welche wir sie benten? Entspricht bem Dentgesetz in uns das Werbegesetz außer uns? hierauf suchen die verschiedenen Systeme eine Antwort zu geben. Der Occasionalismus im Sinne von Des Cartes ftellt als Sypothese auf: Gott bewirke es, bag meinem Denken jedesmal das Gedachte auch in der Außenwelt als real entspreche, wird mir 3. B. ein Stud weißes Papier in der Form eines Vierecks vorgehalten, so bewirkt nicht dieses Objekt in mir die Vorstellung, eines weißen Viereck, sondern Gott selbst ruft in demselben Augenblicke in meinem Geiste jene entsprechende Vorstellung hervor, und da Gott nicht täuscht, so ist dann auch meine Vorstellung eine wahre Vorstellung, ober ich erkenne bas Papier, wie es ist. Die Lehre von der präftabilierten Harmonie im Sinne von Leibniz faßt alle die ungählig oft wiederholten Afte Gottes in einen ein= zigen zusammen, sodaß Gott am Anfang ein für allemal gethan hat, was er dem Occasionalismus zufolge in jedem Augenblicke von neuem wiederholt, es wurde nämlich die Welt bes Seins und die des Denkens so aufeinander angelegt, daß sie einander vollständig entsprechen, daß wenn 3. B. in mir die Idee eines weißen Vierecks mit dem Schein der Objektivität entsteht, auch mir in demselben Augenblick von außen etwa ein Stud Papier gezeigt wirb.

Diese überaus künstlichen Hypothesen werben nun sosort überflüssig, sobald eine wesentliche Identität des Seins und Denkens gelehrt wird; darum sucht schon Spinoza seinen Sat: ordo et connexio idearum idem est ac ordo et connexio rerum durch den Hinweis zu begründen, daß Denken und Sein (Ausdehnung) nur die Attribute Einer Substanzseien und im Grunde nur die letztere von verschiedenen Seiten

zeigen. Dies ift ber in jedem Monismus notwendige und im neuern Ibealismus mit Vorliebe gepflegte Sat von der Ibentität bes Seins und bes Denkens. Wird nur Gin Wefen als höchstes Reale und als die Substanz alles Seins und Geschehens angenommen, so ist diese natürlich auch die Subftang alles Denkens, benn biefes ift ja ein Geschehen und gehört zu der wirklichen Welt. Das Absolute muß in gleicher Weise als real und ideal gefaßt werden: in ihm ist Denken Sein und umgekehrt. Das heißt aber nicht: es ist etwas, bas augleich auch benkt, dem das Denken wie ein Brädikat aukommt, sondern vielmehr: das, was ist, ist das Denken, und bas, was benkt, ift real, seine Gebanken sind bas Seiende. Der Prozes des Seienden ift zugleich ein Denken, die Gesete bes Seins und Werbens find zugleich die bes Denkens; es ist ein und derselbe Prozeß in beiden nur verschieden angeschaut Das Innere der Natur und des ewigen Geistes ist nicht mehr ein undurchdringliches Geheimnis, sondern ift eben so und ift das, wie und als was ein objektives d. h. monistisches Denken es benkt. "Das bingliche Sein, sagt baber Schleiermacher, hat immer schon von der Identität mit dem Geifte her das in sich, wodurch es erkennbar wird." Mit so wohlfeilen Mitteln kauft man sich von der alten berühmten Frage los, wie die Dinge erkennbar seien? Es versteht sich von selbst, daß sie es find! Denn wegen jener Ibentität find sie geistig, also schließt man — auch für den Geist erkennbar.\*) Run ist erflärlich, wie Gottesidee und Gott mit einander als identisch angesehen werben können; beibes sind nur verschiebene Seiten berselben Sache, welche balb als ideal (gedacht) balb als real (seiend) vorgestellt wird. Durchweg wird nun hierbei als sicher und gewiß vorausgesett (nicht bewiesen) die Einheit des Ab-

<sup>\*)</sup> Thilo: Die Biffenschaftlichkeit ber mobernen spekulativen Theologie. S. 33 ff.

soluten oder der Monismus. Und auch Lipsius ist weit bavon entsernt, dafür Gründe anzugeben, ihm ist die einheit-liche Weltanschauung, worunter er eben den Monismus meint, ohne weiteres eine Forderung des religiösen Bewußtseins (185). Er berust sich dafür auf ein Wort Zellers: der Menschenzeist kann sich nicht eher zufrieden geben, als dis er in allen Kräften die Erzeugnisse Eines Urwesens erkannt hat (9), als dis er die bunte Vielheit besonderer Gesetze auf eine höchste Einheit zurückgeführt hat. Dieselbe ist die innerste, gleichsam beseelende Wacht in den Dingen" (188).

Aber indem Lipfius diese Annahme Giner Urfraft und Eines Urwesens macht, bleibt ihm doch die Erkenntnis zurück, daß eine solche Voraussetzung eigentlich wissenschaftlich nicht geboten, nicht einmal erlaubt sei. Die Erfahrung zeige nur Ginzelnes, und es sei eine Überschreitung der Wissenschaft, die Belt als Ein Ganzes anzusehn; die exakte Wissenschaft komme niemals über den Bereich des endlichen Kausalzusammenhangs hinaus; sie kenne nicht den Begriff des Weltganzen (9). Wenn also nicht die Wissenschaft, was führt denn zu dem Monismus? Der falsche Respekt vor falscher Wissenschaft und ein falsch gedeutetes Bedürfnis nach einer einheitlichen Weltanschauung. Ahnt der Verfasser vielleicht etwas von dem Widerstreit, welcher zwischen dem Monismus und einer erakten Wissenschaft besteht? Diese Ahnung taucht bald noch einmal auf. Wo er nämlich nach ber gewöhnlichen monistischen Weise das Absolute als Ideal= und Realgrund der bestehenden Welt betrachtet, bemerkt er, wenn das Absolute als absolute Kausalität angesehen werde, so werde hier Kausalität in einem andern Sinne gebraucht, als sonft, nämlich als schlechthin begründende Raufalität oder deutlicher als purus actus oder absolutes Werben (188). Run sollte man fragen, darf man denn Naturbegriffe in einem andern Sinn gebrauchen, als es die Natur

ber Sache fordert? Berlieren nicht Naturbegriffe und Naturgesetze sofort allen Sinn und alle Bedeutung, wenn fie au weit gefaßt werden? Einen Naturbegriff anders gebrauchen, als es die betreffenden erfahrungsmäßig gegebenen Verhältnise gestatten und fordern, heißt ihn falsch gebrauchen. ist auch der Begriff einer absoluten Kausalität im Sinne eines ursachlosen Werdens oder eines Dinges, welches ohne Ursache aus fich selbst heraus spontan fich verändert, ein Begriff, ben keine besonnene Wissenschaft anwenden darf. Darin hat Lipfius das Richtige geahnt. Warum wendet er bann aber ben als falsch erkannten Begriff des absoluten Werdens gleichwohl an? "Dennoch, fährt er fort, können wir nicht umhin, im Interesse einer einheitlichen Weltanschauung die Kategorie der Rausalität über ihre natürliche Geltungssphäre auszudehnen" (188). Ja freilich wollte man auf Anwendung des absoluten Werdens verzichten, dann bliebe das vom Monismus aufgeftellte Absolute, mas es ift; diese ganze Voraussetzung hatte auch nicht den flüchtigsten Schein einer Welterklärung zu bieten. Das ist das Verhängnis, welches falsche Spekulationen mit sich führen, fie treiben von einem Fehler zum andern, um den einen zu beschönigen, muß ein zweiter und britter u. f. w. gemacht werden, selbst wenn man das Fehlerhafte einzusehn beginnt.

So faßt er benn das Absolute als absolutes Werden oder absolute Kausalität der Welt auf. "Wir haben den Begriff des Absoluten nicht ohne den Begriff der Welt, beide Begriffe sind Korrelata." Freilich wird sogleich die übliche Versicherung hinzugefügt, Gott und Welt seien toto coelo verschieden, "wir haben den Begriff des Absoluten zugleich nur als konträren Gegensat zum Begriff der Welt, beide Begriffe sind also schlecht hin unterschieden" (190). Natürlich sind sie als Begriffe unterschieden, wie der allgemeine Begriff vom konkreten, wie Hund und Spip, wie Herbe und Schaf. Und zwar ist es allein

ber konfrete Begriff, welchem etwas Sciendes entspricht, die Belt ist das Wirkliche, Gott nur das, was sich in ihr Wirklichkeit giebt. "Die Schöpfung ift ein ewig allgegenwärtiges Schaffen der zeitlich = räumlichen Welt ober die ewig = allgegen= wärtige Selbstbethätigung des unendlichen geiftigen Grundes ber Welt in allen zeitlichen Werden sowohl der materiellen Natur als des endlichen Geistes" (290). Bis zum Überdruß wird bei dieser und andern Gelegenheiten eine Wendung wieder= holt, welche zu den häufigsten im ganzen Buche gehört, nämlich Gott ift nicht als ein Ginzelwesen selbständig oder neben ber Welt zu benken. Nun erwartet man ein "Sondern", aber dies muß man sich meist selbst hinzudenken, weil es doch gar ju häflich klingen wurde, mit durren Worten ju fagen: Gott und Welt sind identisch, oder Gott ist das einzige Wesen, beffen Accidenzen eben die weltlichen Dinge und Vorgänge find. Lipfius fagt lieber, Gott ift ber Welt wesentlich immanent, sofern er zugleich mit seinem Sein ihr als Daseinsgrund innewohnt (225), also beren Substanz ist, und nicht weniger beren Rraft, benn jede Wirkung ist ganz göttlich und ganz freaturlich (301), weil beibes baffelbe ift, wie Spinoza auch fagte: dei sive naturae potentia. "Die Naturordnung ist gar nichts anderes als die Totalität des auf die Naturwelt hingerichteten. in sich geordneten göttlichen Wirkens, sie ift eben selbst bie Offenbarung der Allmacht Gottes in der Naturwelt, die einzelnen Naturgesetze sind aber nur die besonderen Momente an diefem in feiner Totalität gesetzmäßig bestimmten göttlichen Wirken, also ber Ausbruck einer ewigen in der Welt als Gesetz und Notwendigkeit waltenden göttlichen Vernunft" (237).\*)

<sup>\*)</sup> Dieser Sat ist gegen die Möglichkeit der Bunder gerichtet; den Borten und dem Sinne nach könnte daraus gerade das Gegenteil gefolgert werden. Die driftlichen Apologeten suchen bekanntlich gern mit Berufung darauf, daß die Naturgesetze nichts als göttlicher Bille sind, die Bunder zu verteibigen.

Doch bei alledem wird Lipfius seiner Expositionen nie recht froh; immer wieder bricht eine Ahnung der Verkehrtheit solcher Gedanken durch, immer von neuem versichert er, alle biese Begriffe seien nur inadaquat. Man sollte eher meinen, er mußte die Meinung hegen, diese Begriffe seien alle adaquat, hat er doch die Lehre von der Identität des Seins und Denkens adoptiert, muß er doch demnach die Dinge für nichts weiter als für Determinationen oder Selbstbeschränkungen bes Geistes, also als durchsichtig für ihn ansehn. Indes, wie gesagt, diese Buversicht kann er zu seinen monistischen Gedanken nicht gewinnen. Wenn sie aber nur sehr unvollkommen die Sache bezeichnen, wäre es dann nicht beffer, dergleichen Expositionen ganz zu unterlassen und davon zu schweigen? Was zwingt ihm benn solche unmögliche Gebanken auf? Es ift wieder bas Interesse seiner vermeintlichen einheitlichen Weltanschauung, der falsche Respekt vor monistischen Autoritäten. In Wahrheit ift es der Versuch, unvereinbare Dinge zu verschmelzen, nämlich die Erkenntnislehre des Neukantianismus etwa im Sinne von A. Lange und die des absoluten Idealismus. Nach der letteren Theorie müßte er, wie gesagt, eine absolute, abäquate Erkenntnis der Dinge auch der göttlichen behaupten, nach der Theorie des Neukantianismus läßt sich aber nie entscheiben, ob eine Ausfage über die Objekte außer uns eine abäquate ober inadäguate Erkenntnis enthält, und ob eine Meinung der Wahrheit näher kommt oder nicht; denn hiernach bleibt alle Erkenntnis gleich weit von der Wahrheit entfernt. es ift ein Annähern daran gar nicht möglich. Lipfius bewegt sich nun beständig in diesen einander ausschließenden Gedanken bin und her und sucht seine widersprechenden Begriffe durch Unflarheiten zu verdecken.

Am meisten tritt der innere Widerstreit der religiösen Interessen mit den Konsequenzen der sog. einheitlichen Weltanschauung in der Lehre von der Persönlichkeit Gottes zu age. Mit voller Energie tritt Lipsius überall im Interesse r Religion für die Persönlichkeit Gottes ein, indem er ersunt, daß mit dem Glauben daran alle Religiosität steht und Ut. Aber ganz unverwerkt raubt ihm seine Philosophie dieses einod, wenigstens zwingt sie ihm einen Begriff von Persönlichst auf, der gerade das Gegenteil von dem ist, was man sonst runter versteht und der, auf Gott angewandt, alle religiöse erehrung aushebt.

Für ein verständiges Denken ist es schon aus dem oben ngeführten über die Identität Gottes mit der Welt hin= ichend klar, daß natürlich mit der Existenz eines substantiell n der Welt verschiedenen Gottes auch deffen Berfonlichkeit leugnet und alle Religion aufgehoben ift. Aber verfeten ir uns einmal in die monistische Anschauung, suchen wir da= i zugleich die Eriftenz Gottes und zwar als einer Person itzuhalten, und hören wir nun die Beschreibung, welche Lipus von berfelben giebt. Vor allen kann er in Gott keinen billen zulassen, weil damit eine Richtung auf das Aukunftige. so Nicht-wirkliche und so zeitliche Succession in Gott hinein "Bollends die Annahme einer Auswahl unter verpiedenen Möglichkeiten läßt Gott als ein Wesen erscheinen, 18 mit sich selbst überlegt und beratschlagt, wie es wohl die belt am zweckmäßigsten einrichte" (253). Wäre es benn ürdiger, wenn Gott die Welt nicht zwedmäßig einrichtete? 't es benn unwürdig, weise zu sein und zu überlegen? benn unwürdig, daß Gott ben Plan faßt, die Welt zu jaffen und zu erlösen? Dürfen wir nicht mehr bitten: unser glich Brot gieb uns heute? weil barin zeitliche Beziehungen rhanden find? Das find Fragen, die zunächst jedem Reli= ösen einfallen muffen noch ganz abgesehen von aller Philo= phie. Doch sehen wir uns seine Bedenken gegen einen Willen Gott näher an.

Aristoteles hatte Gott als einen bloß fich felbst bentenben Verstand bestimmt und alles Wollen von ihm ausgeschlossen. In der Hand der Stoiker und namentlich der Reuplatoniker war daraus bereits das geworben, was ber moberne Ibealismus als besondere Errungenschaft so oft vorgetragen hat; daß nämlich das Wirken als die notwendige Folge des Seins angesehn, und biefes Wirken eo ipso Denken ober Bernunft genannt wird; so daß alsdann Denken, Wollen, Thun in Gott ein und baffelbe ift. So, um von den Alten abzusehn, 3. B. Des Cartes. Er faßt Alles, mas in Gott vor geht, in eine simplicissima actio zusammen, worin namentlich das Wollen nicht unterschieden ist vom Denken, und wodurch natürlich Gottes Denken und Wollen alle Ahnlichkeit mit bem, was bei Menschen so heißt, verliert, und womit der Begriff einer Person verloren geht. Namentlich aber hat Spinoza versucht, alles Wollen aus dem Absoluten zu eliminieren. Hier ist die Substanz nicht infolge eines Willens Ursache der Welt, sondern lettere folgt aus der erstern mit derselben Notwendigkeit, mit welcher aus dem Begriff des Dreiecks folgt, daß seine Winkel gleich zwei Rechten sind.\*) Auch Kant ver sucht es einmal, sich einen Verstand zu denken, welcher nur das wahrhaft Existierende schaut, aber nicht das nur Mögliche oder Zukunftige, also auch nicht erwägen, mählen kann, über haupt mit keinem Willen verträglich ift.

Fragen wir, wenn es so wäre, wenn also alle Succession von Gott als der Ursache und Substanz der Welt ausgeschlossen wäre, was würde daraus zunächst für die Welt folgen? Es würde sich daraus ergeben, daß alle Dinge aus der Macht

<sup>\*)</sup> Übrigens sucht Misses (Zeitschrift für exakte Philosophie VIII. 364) nachzuweisen, daß Spinoza dies aus der Kabbala geschöpft hat, welche ausdrücklich lehrt: "Wisse, daß dem Unendlichen einen Willen, ein Berlangen, eine Absicht und ein Sinnen zuzuschreiben, nicht gestattet ist."

ottes aussließen wie aus dem Begriff Dreieck die Summe ner Winkel = 2 R., daß alle Wirkungen Gottes ewig b. h. itlos und unveränderlich, alle zumal und zugleich ohne irgend ten zeitlichen Verlauf und ohne alle Veränderlichkeit vorinden sein mußten. Die gegebene Beranderung und Succession der Welt sind ganz unvereinbar mit den monistischen Voraus-Damit ist alle Entwickelung, alle Geschichte verint; damit aber auch aller mögliche Widerstreit unter ben ingen. Giner Entwickelung ift bann überhaupt bas Gine gar cht fähig, aber wenn man es auch nicht ftreng als ein Gines, ndern als eine zur Entfaltung treibende Bielheit ansehen ollte, so wurde doch jede zeitliche Entwickelung unmöglich Denn alle Ursachen, die zur Entfaltung treiben, liegen diglich in dem Absoluten und zwar von Ewigkeit her. Sind un zu einem Ereignis alle Bedingungen beisammen, bann uß dieses auch ohne Bögern sofort eintreten. Dann schlägt ber, selbst eine einmalige in der Ewigkeit stattgefundene Ent= ußerung des Absoluten zugegeben, das sogenannte Leben Gottes md die darauf gegründete Welt in eine unbewegliche Erstarrung m. Rubelbach hat gang Recht: "Es ift das Eigentumliche der pantheistischen Richtung, das Leben, das sie erklären will. jur Erstarrung zu bringen."\*) Also ber Bersuch, Gott zur alleinigen Substanz der Welt zu machen und in demselben jede Succession zu leugnen, reicht viel weiter als man gewöhnlich meint, und wird schlagend durch die thatsächlich gegebene Succession, wenn auch nur subjektiv aufgefaßte Succession der Belt widerlegt.

Was gewinnt man denn nun aber mit der Leugnung des Bollens und damit der Succession in Gott für diesen selbst? Ist denn wirklich, wie Kant meinte, ein Verstand, der Uein auf das Wirkliche gerichtet ist, ein höherer, als etwa

<sup>\*)</sup> Zeitschrift für die gesammte lutherische Theologie und Kirche on Rubelbach und Gueride. II. Bb. Heft 4. S. 708.

der unfrige? Allerdings wäre ein solcher Verstand frei von allem Frrtum; unwahres und unwirkliches sieht er gar nicht. Aber er ware auch nur ein rein paffiver Spiegel für die reale Welt. Er wurde auf feine Weise im Stande sein, bas Geschaute auch nur in Gedanken anders zu kompinieren, als es eben in Wirklichkeit sich barbietet, benn bazu müßte er bas Nicht=Wirkliche, bloß Mögliche benken können. Bon einem Vorauswissen des Künftigen, also noch Unwirklichen wäre natürlich keine Rede. Ja nicht einmal ein passiver Spiegel der Wirklichkeit wäre ein solcher Verstand, denn er würde die gegebene Succession der Ereignisse nicht so wie sie ist, anschauen können, sondern immer nur unter dem falschen Bilbe sub specie aeternitatis. Sollte wirklich ein solcher Verstand ein höherer sein als ber unsere?\*)

<sup>\*)</sup> Etwas vorsichtiger will in dieser Beziehung Stahl verfahren. Er fagt (Rechtsphilosophie II. 27) "ber Begriff ber unendlichen Ball involviert keineswegs eine Anschauung bessen, was nicht erkiest, sondern im Gegenteil burch bas Geschaffene ausgeschloffen wird; benn biefes, weil es nicht zum Sein gerufen wirb, sowenig nach feiner Effenz, als nach seiner Existenz, hat eben beswegen auch teine Gestalt, die ba angeschaut werden konnte. Es ift blog ber Abgrund ber unendlichen Möglichkeit." hierzu bemerkt Thilo (theologifierende Rechts = und Staatslehre, 1861. S. 172): "Ohne uns bei bem hier vorkommenden Refte alter Scholaftit, die auch bem blog Möglichen eine Erifteng guichreibt, aufzuhalten, bemerten wir bloß, daß der Begriff ber Bahl offenbar mehrere Möglichkeiten, als vorgestellte voraussett, unter denen gemählt wird. Schaut nun aber Gott nur bas, mas er ichafft und nicht auch das, was er nicht schafft, so mablt er nicht. Damit nun aber ber Begriff ber Bahl icheinbar gerettet werbe, fagt Stahl: bas nicht Geschaffene fei bloß ber Abgrund ber unendlichen Möglichkeit! Aber mas heißt bas anders als: Gott weiß zwar, bag er anderes ichaffen tonne, als er ichafft, aber was biefes Andere fei, weiß er nicht? Wenn man aber beim Bablen nicht weiß, mas bas Ausgeschlossene ift, fo ift es eine blinde Bahl, ein willfürliches Bugreifen, bei welchem es leicht geschehen kann, daß man das Bessere ausschließt. Stahls Absicht geht babin, Gott nach Analogie eines Genies barzustellen, bas mit ficherem Takte das Bollkommene und Schone trifft, ohne daß ihm die Auswahl

Aber noch viel bedenklicher wird diese Ansicht, welche den Willen aus dem Gottesbegriff eliminiert, in sittlich = religiöser Beziehung. Wenn festgehalten wird, Gott sieht nur das Wirksliche, aber nicht das bloß Mögliche und Zukünstige, es kann keine Succession der Gedanken in ihm vorgehen, so hört Gott auf, ein Gegenstand der religiösen Verehrung zu sein, es fehlt ihm alles, was überhaupt etwas wertvoll machen kann.

Denn erftens ift eine Berfon ohne einen felbstbewußten Willen überhaupt nicht zu benken. Es versteht sich ja freilich von felber, daß nicht alle Merkmale der menschlichen Berfonlichkeit ohne weiteres auf Gott übertragen werden dürfen, aber die konstitutiven Merkmale berfelben, Selbstbewußtsein und Selbstbestimmung, womit ein Wollen unmittelbar gesetzt ift. burfen keiner Person fehlen, benn sie machen ben Begriff einer solchen aus, oder man nennt etwas Person, was nicht im entferntesten mehr eine ist, wie man wohl auch einen falschen Thaler einen Thaler nennt. Aber selbst wenn man den Begriff Verson so weit fassen und einen rein intuitiven Verstand so nennen wollte, so mare diefes ein religiös völlig wertloser Begriff. Denn dieses Selbstbewuftfein Gottes mare ein volltommen müßiges, welches sozusagen nur das bloke Ausehn batte. Bon ihm könnte gar keine Rausalität ausgehn, und in ber Welt würde durch dasselbe nicht das Mindeste bestimmt Möchte dieser Gott selbstbewuft sein oder nicht, für uns ist er so gut als nicht vorhanden, von ihm haben wir nichts zu hoffen und nichts zu fürchten.

Auf dem Willen beruht alles Gute und Wertvolle. Es giebt nichts Gutes auch in Gott nicht, als einen guten (natürlich selbstbewußten) Willen. Das Wollen aber ist nicht ein

unter allen übrigen Wöglichkeiten zum biskursiven Bewußtsein kommt. Aber seine Unkenntnis wahrer Psychologie und sein armseliger Begriff von der Freiheit des Geistes läßt ihn einen argen Fehlgriff thun, und ihn statt eines genialen Wenschen etwas ganz Anderes ergreisen."

successionsloser, zeitloser Aft. Das Wollen geht stets auf ein zukunftiges Geschehen, nicht auf ein ewig gegenwärtiges. Wird also Gott ein Wollen zugeschrieben, so muß auch in sein Bewußtsein ein Vor und Nach hineinkommen. Damit ist zugleich Succession gesett. Denn wenn das Bufunftige geschehen ift, fo kann es Gott nicht mehr wollen. Wird aber, um Succession und Beränderung in diesem Sinne in Gott zu negieren . ibm auch ein Wollen abgesprochen, so fällt damit namentlich der Begriff der Liebe Gottes; denn das Wohlwollen bezieht sich als Wollen zunächst auf ein zufünftiges Gut. Källt aber auf Seiten Gottes die Liebe, fehlt bei ber Schöpfung und Regierung der Welt jegliches sittliche Motiv und Ziel, dann schwindet auf unserer Seite Dank und Vertrauen, ja jedes religiofe Gefühl. Höchstens die Demut bleibt übrig; aber auch diese kann hier nicht das Bewuftsein der sittlichen Nichtigkeit vor Gott sein, sondern nur das Gefühl der physischen Ohnmacht, an den mit unabänderlicher Notwendigkeit aus dem Absoluten sich ergebenden Folgen etwas ändern zu können; also eine willenlose apathische Ergebung in die eiserne blinde Notwendigfeit des Weltlaufs. Beim Gottesbegriff vom Willen absehn, heißt ihm und jeder Religiosität das Herzblatt ausbrechen. Hört man auf Gott zu denken, als erwägend, mählend, beschließend und das Beste ausführend, so hört man eben auf, Gott zu benken und benkt einen Bögen.\*)

Das alles sollte sich ganz von selbst verstehn, allein es wird nicht unnütz gewesen sein, es ausdrücklich hervorgehoben zu haben, wenn man sieht, mit welcher Naivetät gewisse Monisten meinen, einmal die Persönlichkeit Gottes festhalten zu können und dabei auf der andern Seite glauben, sich einen

<sup>\*)</sup> Bgl. darüber Thilo: Kurze pragm. Gesch. ber Gesch. ber Ph. 1880. I. 373. Derselbe in Zeitschrift für exakte Philosophie III. 152 st. V. 361 u. 394; VI. 395. VII. 96 und D. Flügel: Das Wunder und die Erkennbarkeit Gottes. 1869. S. 84 u. 89.

besondern philosophischen Schein durch Regierung des Willens in Gott zu geben. Leichten Herzens, ohne die Tragweite ber acceptierten Gedanken zu überblicken, leugnet Lipfius ben Willen in Gott und zwar auf Grund der gewöhnlichen, sehr unzulänglichen Argumente. Zunächst isoliert er die einzelnen Eigenschaften Gottes und sucht fie in monistischer Beise so zu steigern, daß 3. B. die Allmacht immer schon alles gethan haben muß, was sie vermag, und also für mögliches Thun oder Wollen kein Raum mehr bleibt. Sodann werden allerhand Reflexionen vorgebracht, welche fämmtlich auf eine petitio principii hinauslaufen, 3. B. hätte Gott ein Wollen, dann legte er von außen her Zwecke in die Welt hinein, stände also ber Welt beistisch als ein menschliches Ginzelwesen gegenüber. Dann läge aber die Zweckmäßigkeit nicht in den Dingen selbst Hier set der Verfasser offenbar voraus, daß es nur monistische Philosophen giebt, welche gefällig genug sind, ihm die Identität Gottes und der Welt und die immanente Teleologie zuzugeben, und die sich fürchten vor dem Worte: beiftisch. Aber hier leuchtet wohl einem jeden einigermaßen Unbefangenen ein, wie überflüffig der Gottesbegriff im ganzen Spfteme ift. Wenn argumentiert wird: Die Zwecke sind der Natur immanent, folglich bedarf es nicht, Gott einen Aweck ober Absicht, ober Wollen zuzuschreiben, so liegt doch die Frage nahe: wozu benn überhaubt noch die Annahme Gottes, wenn die Natur felbst unbewußt ganz dasselbe leistet, was man sonft dem allweisen und allmächtigen Wirken Gottes beilegte? Die Antwort lautet: Gott ist auch weiter gar nichts, als eben das unbewußte, absichtslose Wirken der Natur selbst, der bloße, blinde Naturprozeß, der aber wie jedes Geschehen Geist, Denken, Bernunft u. s. w. genannt wird. Dasfelbe, nur etwas verblümt, bedeuten folgende Worte: "Will die Spekulation die Idee des Absoluten rein erhalten, so bleibt ihr nur übrig, die Borftellung eines von außen her in die Welt gelegten Aweckes

aufzugeben und die berselben innewohnende Zweckmäßigkeit als die stetige Bethätigung des ihr als Grund und Zweck zugleich immanenten, gegenüber jeder besondern Erscheinung jener Zweckmäßigkeit in der Welt aber schlechthin übergreisenden Prinzipes zu fassen. Dann sind aber Weltzweck und der absolute Selbstweck Sottes nur zwei Ausdrücke für denselben Wert, die Scheidung ergiebt sich für unsern Standpunkt endlicher Betrachtung" (254).

Endlich polemisiert Lipsius gegen den Willen Gottes auch im Interesse — man hält es kaum für möglich — der reinen Sittlichkeit.

Die Frage, welche immerhin eine Entscheidungsfrage für bie Ethik bleibt, ob Gott das Gute will, weil es gut ift, ober ob das Gute gut ift, weil es Gott will, erklärt Lipfius wie alle Monisten, weil sie den rechten Standpunkt für die Ethik verloren haben, für eine bloße Begierfrage. Das Gute foll allerdings nichts Willfürliches fein, aber ebenso soll es verkehrt sein, zu sagen, Gott wolle bas Gute, weil es gut ift, ober er bestimme sein Wollen und Handeln nach den Ideen des Guten. Bekanntlich ist es im Kreise der Monisten nament lich durch Spinoza Sitte geworden, diese Ansicht so zu interpretieren, als stelle sie sich das Gute als etwas Außerliches vor, als eine Macht neben oder über Gott, die ihm Awang auflege, infolge deffen er sich nach dem Guten richten musse Daß die sittlichen Ideen etwas rein Ideales, fogar Willenloses find; daß wohl ein unsittlicher Charakter es als Zwang fühlen wird, wenn er sich in allen Stücken nach ihnen richten sollte, daß aber mit ihnen in genauer Übereinstimmung zu sein für einen sittlichen Willen mit der höchsten Freiheit und Seligkeit ibentisch ist, diese Erkenntnis kann man allerdings von einem Monisten nicht verlangen;\*) allein auch abgesehen davon, be-

<sup>\*)</sup> Bu fagen, es fei ber Burbe Gottes zuwiber, bas Gute um bes Guten willen zu thun, ift nicht verftändiger als die Meinung bes Papfies

greift man zunächst gar nicht, warum gerabe hier Lipsius so sprobe thut. Sonst findet er boch keine Beeinträchtigung ber Absolutheit Gottes in dem Gedanken, daß er gebunden sei an die logischen, mathematischen und physischen Gesetze; er erklärt die gewöhnliche Meinung in dieser Beziehung sogar für eine unverständige Rede (237). Allein trot alledem stimmt boch alles wieder zusammen, indem sich eben alles Wollen und Wissen Gottes in ein allgemeines unbewußtes Werben auflöst, wobon die logischen und ethischen Gesetze nur besondere Darstellungen bez. Anschauungen sind. Man kann barnach in gewisser Beife fagen, Gottes Wille sei an jene Gesetze gebunden, weil sie selbst nichts anderes als Gottes Wille sind oder vielmehr, weil hier gar nicht von einem bewußten Willen die Rede ist, sondern von bem absoluten Werden, welches von dem endlichen Verstande bald so bald anders apperzipiert und genannt werde. Gottes ift nur ein menschlicher Ausdruck für den immer sich gleichbleibenden Abfluß des Seins. Gut bezeichnet ganz das-Das absolute Werben ist eben hiernach an und für sich gut, ober was wirklich ist, ist schlechthin wie es ist, vernünftig. Daß hierbei von einem sittlich en Willen nicht die Rebe fein kann, giebt Lipfius zu, ihm hören alle Gebanken auf, sobald er versucht, den absoluten Willen mit konkretem Inhalt zu füllen (259). Gleichwohl legt er doch seinem Gott sittliche Brädikate bei. Was diese für einen Sinn haben, kann man sich schon benken; natürlich keinen wahrhaft sittlichen, höchstens einen metaphysischen. Liebe Gottes z. B. wird de=

S. auch D. Flügel: Das Bunber und die Ertennbarkeit Gottes. 1869. S. 85 ff.

Gregor bes Großen, welcher es für unanständig hielt, die Sprachregeln zu beobachten, weil dadurch die himmlischen Aussprüche unter die Gesetze bes Donatus gezwungen würden. Non darbarismi confusionem devito, situs motusque praepositionum casusque servare contemno, quia indignum vehementer existimo, ut verda coelestis oraculi restringam sub regulis Donati. Ep. in exp. libri Job. Opp. I.

finiert: es ist Selbstmitteilung Gottes zur Lebensgemeinschaft mit der Kreatur, welche als solche aber die väterliche Weisheit in der Selbstmitteilung sich selbst erhält als unerläßliche Bedingung der Heilszuteilung in sich schließt" (261). Wenn man aus diesen Worten überhaupt etwas herauslesen kann, so ist es jedenfalls das Gegenteil von Liebe; sich mitzuteilen, um sich selbst zu erhalten, oder der dunklen Notwendigkeit, sich dem allgemeinen Werden hinzugeben, nicht widerstehen kömnen, ist nur ein anderer Name für purus actus, sittlich betrachtet ist es Egoismus.

Da nun Lipsius einen sittlichen Willen nicht benten fann, aber gleichwohl die Person Gottes festgehalten wissen will, was folgt daraus? Wird in Anbetracht einer Berson bem Willen die Sittlichkeit abgesprochen, so hat man eine Berson mit einem unsittlichen Willen. Natürlich will dies Lipfius hinfichtlich Gottes nicht, er fpricht eben bem Abfoluten jeglichen Willen überhaupt ab, dann aber hört ftreng genommen Gott auf überhaupt Berson zu sein und sinkt zum blinden Naturprozeß herab, wie dies bei den konsequenteren Monisten, u. a. bei Biebermann und Pfleiberer ber Fall Dag dies die Konsequenz ist, abnt Lipsius selbst, er spricht es offen aus, es bestehe zwischen der (monistisch gebachten) Absolutheit und Perfonlichkeit ein Widerspruch (222). Nun wenn ein Widerspruch, dann ist entweder das eine Blied oder das andere festzuhalten, das andere dann aber rückhaltslos fallen zu laffen. Oder soll man nach der veralteten, aber nicht ausgestorbenen dialektischen Methode eine höhene Einheit bilden? und etwa fagen: "ber Berftand fieht immer sogleich dort einen Widerspruch, wo die spekulative Vernunft die Gegenfätze einer höhern organischen Ginheit erkennt."\*

<sup>\*)</sup> Huber: Die Philosophie der Kirchenväter 1859. (32.) Dieset sieht die — römische — Kirche als Repräsentantin solcher zusammen schauenden spekulativen Bernunft an, wogegen sich die Häresien als die Berstandesauffassungen erweisen (74).

Was hier der spekulativen Vernunft zugeschrieben wird, nämlich das — wenn mögliche doch — rein theoretische Geschäft der Zussammenschauung, das erwartet Lipsius von der Religion (222).

Ahnliche sich innerlich widerstreitende Gedanken heat der Berfasser hinfichtlich der Unsterblichkeit. Diese sucht er und zwar als individuelle im allgemeinen meist festzuhalten, wiewohl auch er der Meinung ift, daß das religiöse Bewußtsein kein direktes Interesse an dem Unsterblichkeitsglauben habe, und daß die wissenschaftliche Unerweislichkeit dieses Glaubens und die Unzulässigkeit einer solchen positiven Behauptung ohne erbrachten Beweis immer weitere Kreise durchdringt (§. 966-974). Und anders kann es auch bei Lipfius nicht sein, benn er stellt einen vollkommen materialistischen Seelenbegriff auf, den er auch ganz auf das materialistische Argument der wechselseitigen Abhängigkeit von Leib und Seele stütt. "Die Annahme eines felbständigen Seelenwesens wird schon durch die Abhängigkeit ber psychologischen Erscheinungen von physiologischen Bedingungen widerlegt. Bielmehr ift die Seele zurudzuführen auf ein über die Natur hinausweisendes als Botenz derselben innewohnendes Brinzip" (331). Nun ift es ja freilich nichts feltenes, daß sich Gläubige zuweilen den wunderlichsten Gedanken von der Seele hingeben, gleichwohl aber an einer perfönlichen Fortbauer nicht zweifeln, fie schlagen eben alle Zweifel nieder burch die Berufung auf die Güte und Allmacht kurz ben Aber Diefer Weg ift Lipfius abgeschnitten, Willen Gottes. indem hier von Güte und Willen überhaupt nur per accommodationem gerebet werben fann. -

Wir brechen hier ab. Wir glauben hinreichend ins Licht gesetzt zu haben, welche Religionsbegriffe der Monismus negativer Richtung in der Theologie vorträgt. Ist dies Amalgama Schleiermacherscher und Hegelscher Phrasen etwa die Bukunftstheologie, welche C. Schwarz im Schlußwort zur Geschichte der neuesten Theologie (1864) als die Versöhnung

bes Dualismus, Supranaturalismus und Pantheismus preist? "Sie werde das innerfte Wefen der Religion in den Tiefen bes Gemüts, als in bem Lebensgrunde des Menschen, in bem letten Ginheitspunkte feines Beiftes erfaffen, aber mit diesem centralen Leben alle Entwickelungen der Erkenntnis wie bes Wiffens in freie und innerliche Verbindung feten. werde dies tiefe innerliche und notwendige Band von Religion und Sittlichkeit überall hervorheben und auf die notwendigen Kolgen dieser Einheit hinweisen. Sie werde eine tiefere Som these der göttlichen Abhängigkeit und der menschlichen Freiheit, eine wahrhafte Durchdringung und Wechselwirkung des göttlichen und des menschlichen Faktors in dem Heilsprozeß zu gewinnen suchen." Ober hat Leibnig richtig prophezeit? wem er ben Spinozismus für ebenso ungereimt als moralisch und religiös verderblich erklärt und gleichwohl geeignet, die große Menge zu verblenden und sogenannte Kraftgenies at sich zu ziehen: benn mit Allgemeinbegriffen lasse sich schwärmen, und ohne gründliche Kenntnisse Figur machen. Es könnte woll sein, bemerkt er, daß dahinter eigentliche Unfrömmigkeit sich verschleiere, wie bei Ko, dem Chinesen, der, nachdem er unter mancherlei Bildern und Metaphern vierzig Jahre lang gelehrt, endlich seinen Schülern offen erklärte: Alles ist nichts und wir Diesen Brozeß, der mit Gott fehren zurück in das Nichts. anhob und mit Gottlosigkeit endigte, hat die deutsche Theologie bereits einmal in unserm Jahrhundert durchgemacht, sie ist aber, wie offenbar ist, noch nicht davon geheilt. Das Unheil besteht eben in der Verschmelzung der Religion mit dem Monismus, infolge dessen rein logische und metaphysische Vorgänge und Begriffe mit religiösen Namen geschmückt und für religiöse Begriffe ausgegeben werden; aber, so rufen wir mit Taute: "Wie nicht alle, die da Herr, Herr sagen, in das himmelreich kommen werden — ebensowenig bulbet ber Name bes Herm auf jeden Gegenstand oder Begriff Anwendung. — Warum iket ihr auf beiben Seiten? Ist der Herr Gott, dann folget n nach! Ist Baal Gott, dann folget ihm nach! — Freilich sere Zeit ist zu sein, um Gott unter der Gestalt eines ldenen Kalbes anzubeten; aber sie ist nicht sein genug, um bemerken, daß einen spekulativen Begriff mit dem Namen ottes beehren, nichts anderes heißt, als einem Idol huldigen, Iweniger moralisch rein genug, um zwischen würdigen und würdigen Begriffen von Gott zu unterscheiden."\*)

Darum ift es gut, wenn von Zeit zu Zeit einmal ein mistisches System mit Konsequenz ohne theologische Befangenit und sonstige Rücksichten durchgeführt wird. Denn sehr le vermögen dem Monismus eben um seiner landläufigen vologischen Verschleierung willen nicht bis auf den Grund sehen. Ein solches mit verhältnismäßig strenger Konsequenz rchgeführtes System des Monismus findet man, um bei der genwart stehen zu bleiben, bei E. v. Hartmann. Derfelbe ennt sofort, daß von seinem eignen Standpunkt, welchen er ikreten Monismus ober auch Pantheismus nennt, die Anauung Biedermanns, Pfleiderers und von Lipfius r "nominell" verschieden ist,\*\*) und scheint die Meinung zu gen, daß jene, weil zufällig offizielle Vertreter ber chriftjen Theologie, die eigentlichen Konseguenzen des Monismus ziehen unvermögend seien, "benn nur noch teils durch ge= Utsame Fiktionen, teils durch Inkonsequenzen gegen seine nen Brinzipien vermag dieser spekulative Protestantismus 1 Schein einer innern Zusammengehörigkeit mit dem Chriftenn vorzuspiegeln." (a. a. D. XI.) Als dieses Prinzip erkennt rrtmann den substantiellen Monismus (a. a. D. 88) und

<sup>\*)</sup> Taute: Religionsphilosophie. 1840. I. 87.

<sup>\*\*)</sup> E. v. Sartmann: Die Rrifis bes Chriftentums in ber monen Theologie. 1880. G. 85.

baraus ergiebt sich ihm die Unmöglichkeit, daß diese Theologie von Gott und Welt im Sinne bes Christentums reben kann. Allerdings ift Gott nicht mit jedem einzelnen Dinge identisch, sowenig, als das einzelne Schaf die Herde ist, jedoch bie Welt als Ganzes ist Gott (106). Wie die Herde nichts ist ohne die Schafe, so Gott nichts ohne die Welt. Denn es ist schlechterbings unmöglich, eine und dieselbe Sache zugleich als zwei real verschiedene Sachen (Gott und Welt) oder eine und dieselbe Thätiakeit gang und ungeteilt als Thätiakeit zweier Subjekte (Gottes und bes Menschen) anzusehen (105-107). Sondern es kann hier konsequent immer nur an Gin Absolutes, die Identität von Gott und Welt gedacht werden. Absolute nun gar als Persönlichkeit anschauen (107 u. 42) ober bessen Entfaltungen mit dem Dogma der Trinität ibentifizieren wollen (43), ift nur erklärlich aus Motiven, die ganz abseits dieser ganzen Anschauung liegen und nur aus alten Reminiscenzen verständlich sind. Natürlich können auch keine ethischen Gigenschaften auf das Absolute übertragen werden. Was insonderheit das Brädikat der Liebe betrifft, womit die theologischen Monisten gern das Absolute schmücken, so ist dies notwendig als eine anthropopathische Hineintragung zu charak terisieren, also in der That als eine subjektiv menschliche Betrachtungsweise, beren Wahrheit nicht etwa bloß problematisch, sondern deren Unwahrheit apodiktisch ist. Die Liebe Gottes ist eine anthropopathische Vorstellung von ganz gleicher Orbnung mit der Persönlichkeit Gottes; sie steht und fällt mit biefer und ift dem religiöfen Bewußtsein auf pantheistischer Basis ebenso entbehrlich wie diese (41). Ein Standpunkt nun, der weder die Persönlichkeit noch die Liebe Gottes anerkennt, kann sich nur noch migbräuchlich als Theismus bezeichnen, ba er zu demselben im entschiedenen Gegensatz steht (37). wahre Religion im Sinne des spekulativen Protestantismus kann nur die Religion der Immanenz d. h. der konkrete Monismus sein, in welchem Gottes Wesen dem Menschen immanent b. h. der Mensch wesenseins mit Gott ist (30).

Ebenso richtig als hinsichtlich bes Gottesbegriffs beurteilt Hartmann ben theologischen Monismus in Beziehung auf bie Erlösung.

Bunächst leuchtet ihm ein, daß der Monismus in jeder Form konsequenter Weise unverträglich mit der Annahme der individuellen Unfterblichkeit ift. Da nun Biedermann, Bfleiberer und Lipfius diese Erkenntnis auch teils bereits erlangt haben, teils ihr sehr nahe stehen, da sie ferner alle drei den Glauben an die persönliche Unsterblichkeit als etwas der Religion irrelevantes ansehen (96), so ist die von ihnen vertretene religiöse Ansicht allein auf das Diesseits gewiesen. also ben Einzelnen nicht auf die Zukunft und die bort zu findende Vollendung des hier angefangenen verweisen, denn felbst wenn es für das Individuum noch eine Aukunft nach dem Tode gabe, so soll diese doch nach dieser Ansicht durchaus nichts Wesentliches sein, da hier schon die Erlösung so volls. kommen geschehen muß, als sie überhaupt möglich ist. Man ist also vor die Entscheidung ob Bessimismus ober Optimismus gestellt und zwar in dem Sinne, ob die Welt und jedes Inbividuum derfelben, so wie es ist oder höchstens wie es unter ben irdischen Bedingungen wird, also sozusagen die Welt mit Haut und Haaren gut ober schlecht ist. Und hier kann nur Blindheit gegen die überall zu Tage tretenden Unvollkommen= beiten — um es gelinde auszudrücken — einen Optimismus im obigen Sinne behaupten. Ist man nur auf das Irdische gewiesen, wird die himmlische Perspektive genommen, so ist das harte Wort Schopenhauers nicht zu hart, ber Optimismus ist eine Verruchtheit. Vom ethischen, ja schon vom eudämonisti= schen Standpunkt angesehen, muß es einleuchten, daß bann bem bei weitem größten Teil der Individuen beffer ware, nie geboren zu sein. Darum nennt Sartmann biefen Optimismus

bie größte Schwäche bes spekulativen Protestantismus (48). Er erkennt aber zugleich an, daß wenn die Vernünftigkeit und Güte der Schöpfung gerechtfertigt werden soll, dies nur auf eine Weise möglich ist, für welche die individuelle Fortbauer der Geschöpfe bis zur Zeit der Vollendung d. h. die Unsterbelichkeit eine unerläßliche Voraussetzung ist (95).

Wenn so alle wesentlichen Punkte eines religiösen Glaubens aufgehoben werden, was bleibt übrig? "Die spekulative Theologie des Monismus ist zwar in den Augen ihrer Urheber die eigentliche Ausschälung des religiösen Kerngehaltes aus ber Schale des geschichtlichen Chriftentums, aber in den Augen der unbefangenen Kritik ist sie der Übergang zu einer prinziviell neuen Stufe des religiofen Bewuftfeins. Sie vertaufcht die theistische Wesensfremdheit von Gott und Mensch mit ber pantheistischen Wesenseinheit beider und dem entsprechend die chriftliche Lehre von der Erlösung des Menschen mit der Lehre von der pantheistischen Selbsterlösung. Rein Bunkt der Kirchenlehre bleibt von der prinzipiellen Umwälzung verschont, jedes einzelne Dogma wird formell (soll vielleicht heißen: materiell) in sein Gegenteil verkehrt, um seinen religiösen Gehalt bem Standpunkt der göttlichen Immanenz gemäß zur Darftellung zu bringen, und wo ein Bunkt von dieser grundstürzenden Einwirkung des entgegengesetten Brinzips unberührt scheint. da hat man es lediglich mit einer Inkonsequenz des subjektiven Denkens zu thun, welche durch die Nachfolger über kurz ober lang berichtigt werden muß. Unwesentlich ist es bei diesem Umschwung, daß die Urheber der spekulativen Theologie ihr bem Christentum entgegengesettes Prinzip nominell bem herrschenden Namen des Theismus unterstellen zu können und die Bezeichnung des Pantheismus ablehnen zu dürfen glauben, da die Freunde wie die Gegner darin übereinstimmen, den thatsächlichen Übergang zum Pantheismus vollzogen zu finden, und noch unwesentlicher ist es, daß erstere die geschichtliche Kontinuität mit dem Christentum sesthalten zu können glauben, da diese Selbsttäuschung allzu durchsichtig ist" (85).

Bährend wir nun ohne weiteres Sartmann hinfichtlich der Kritik des modernen theologischen Monismus beistimmen, insbesondere auch, daß der letztere sich nur durch die theologische Nomenklatur von bem Standpunkt hartmanns unterscheibet, ift boch nicht zu verkennen, daß fich hartmann ber hauptsache nach in ganz berselben Täuschung befindet als bieser moderne Protestantismus. Nicht allein darin, daß er — was sich ja nach alledem von selbst versteht — den Monismus für die einzig wahre Philosophie ansieht, sondern daß er ganz nach Art der theologischen Monisten diese Weltanschauung für die wahre Religion hält, welche "bie tiefsten ethischen und religiösen Bedürfnisse bes Geistes und Herzens nicht bloß ebenso gut, sondern weit besser als der Theismus befriedigt" (XV). "So unbegründet die Furcht ift, daß das religiöse Bewußtsein durch Beseitigung der Persönlichkeit Gottes im Lantheismus geschädigt werden könne (42), ebenso wenig durch Leugnung der Erlösung und Unsterblichkeit, benn ber Pantheismus, ber durch bas Immanenzprinzip das ewige Leben in Wahrheit als ein innerlich gegenwärtiges erschließt, befriedigt damit die gerechte Sehn= sucht nach diesem ewigen Leben vollauf, so daß das religiöse Bewußtsein gar kein Motiv hat, basselbe im Jenseits zu suchen, und beseitigt den Wunsch nach persönlicher Vervollkommnung im Jenseits durch die Gewißheit, daß das ewige Leben auch nach dem individuellen Tode sein gotterfülltes Leben in allem Lebendigen und in der providentiellen Entwickelung des Ganzen weiterlebt" (50).

Nun wollen wir mit niemand über seine subjektiven Geistes= und Herzensbedürfnisse und die Art der Befriedigung derselben rechten, aber das kann keinem Unbefangenen entgehn, daß sich hier Hartmann derselben Aussich und derselben Zweideutig= keit im Ausdruck hingiebt. als seine Gegner. Denn wenn er seine Weltansicht die wahre Religion und einen Ersatz aller andern Religionen nennt, so geschieht dies wohl nur etwa in der Weise, wie die Auswanderer ihrer neuen Heimat jenseits des Oceans gern den Namen ihres alten Heimatsortes geben. Wer aber durch den Gleichklang der Namen verführt das Braunschweig und Hannover in Amerika für die gleichnamigen deutschen Städte halten wollte, wäre in keinem kleinern Irrtum, als wer dei der Religion Hartmanns an das denken wollte, was man sonst Religion nennt.

Eben beswegen scheint uns Hartmann weit unter das Niveau Schopenhauers gesunken zu sein. Dieser hütet sich sehr wohl, den Begriff der Welteinheit oder des monistischen Absoluten mit dem ehrwürdigen Namen Gottes zu bezeichnen und seinen Pessimismus als Befriedigung aller sittlichen und religiösen Bedürsnisse d. b. doch als Optimismus anzubieten. Der Monismus, konsequent versolgt, muß wie bei Schopen=hauer und sonst auch bei Hartmann, mit Atheismus und Pessimismus enden, nicht mit Befriedigung, sondern mit Dissionanz.

## Der Monismus und die positive Theologie (Apologetik).

An der von Herbart und Sacobi so hochgeschätzten Kritik, welche Kants Kollege und Freund Kraus an dem Pantheismus der Herderschen Werke geübt hat, heißt es von dem Pantheismus überhaupt: "Aber wie bemächtigen wir uns or allen Dingen dieser überschwenglichen Philosophie? Ift er Pantheismus doch der leibhaftige Proteus, welcher Wunder on Geheimnissen in seinem Innern verschließen soll, aber aus inem spiegelnden und schwankenden Elemente nicht heraus= uheben ist und auch, wenn er einmal sich im Schlummer berraschen läßt, sobald man ihn greifen und zur Sprache ringen will, durch unendliche Verwandlungen alle Forschung u vereiteln und unsere Forschbegier zu äffen weiß, so daß unser demühen reine Spottarbeit wird."\*) Als einen solchen Proteus at sich uns schon bis jett ber Monismus erwiesen, aber von inen eigentlichen Berwandlungen werden wir nun erft Zeuge Bei Somer nimmt Proteus zunächst drobende Gestalten n, die eines Löwen und eines Drachen, dann verwandelt er h in einen schattigen Baum und erquickendes Waffer. inen für die Religion drohenden, ja verderblichen Gestalten

<sup>\*)</sup> Rraus, Berie. Berausgegeben bon b. Auersmalb. 1819. V. 10.

hat sich und der Monismus gezeigt, jetzt werden wir ihn in seinen der Religion günstigen und freundlichen Verhüllungen erblicken. Die Theologie positiver Richtung glaubt jenen Drachen nicht allein unschädlich gemacht, sondern ihn soweit gezähmt und abgerichtet zu haben, daß er sogar hüter ber Schäte chriftlicher Wahrheit sein soll. Denn es gilt noch immer, mas Strauß vor 40 Jahren fagte: Beiteren Muthes ließ jest bie theologische Jugend die Natter des Aweifels sich um Kovf und Busen spielen, des Besitzes der Zauberformel gewiß, sie zu bannen, und selbst in Kreisen eifernder Rechtgläubigkeit erblickte man Wendungen und Waffen, die aus den Ruftkammern und Übungsplägen der Philosophen — nämlich der monistischen, benn andere fennt Strauf nicht — entlehnt waren.\*) Diese Waffen und Wendungen stammen heutzutage meist von dem (fogenannten ältern) Schelling und von Baaber. Dit biefer Art bes Monismus ist jest, wie auch sonst, ein entschiedenes Liebäugeln unter den Theologen positiver Richtung vorhanden und erinnert an den Rat des Didymus, welcher die Philosophie mit ber Hagar verglich und meinte, diese durfe man wohl eine Zeit lang besuchen, aber man muffe von ber ägyptischen Magd bald wieder zur Gebieterin, der Theologie gurudkehren.\*\*) Wird doch auch in diesen Kreisen die Philosophie vielfach nicht einmal mehr als eine nützliche Denkübung, sondern nur noch als eine Art Spielerei, eine Art ber Erholung von ernstern Berufsarbeiten, ober als ein reicher Schmuckfasten betrachtet, aus dem man allerhand Redewendungen entnimmt, um seinen Ansichten eine Art von wissenschaftlichem Schein zu aeben. Denn "mathematische Evidenz giebt es nur in ben niedern Regionen der natürlichen und geschichtlichen Thatsachen und den rein formalen, mathematischen und logischen Wissen-

<sup>\*)</sup> Strauß. Glaubenslehre. I. 2.

<sup>\*\*)</sup> f. bei Münicher: Handbuch ber driftlichen Dogmengeschichte. 1804. III. S. 50.

schaften. Aber auf den höhern Gebieten z. B. der Philosophie läßt sich nicht von absoluter Gewißheit reden."\*) Findet man doch in der Behauptung Baaders, daß die zwingende Evidenz der mathematischen Wahrheiten ein Fluch des gefallenen Menschengeschlechtes sei, tiese Weißheit. In der Philosophie soll vielmehr eine gewisse Licenz für Phantasie und Laune walten, um nicht zu sagen Klugheit, die nicht darnach fragt, wie richtig eine Ansicht oder Lehre, sondern wie bequem oder unbequem, wie passend oder unpassend zu gewissen Weinungen, wie alt oder neu sie ist, von wie vielen und von welchen sie vertreten, wie stark sie durch herrschende Vorurteile begünstigt wird.

Die moderne Apologetik behandelt und handhabt den Monismus wie, um mit Kaestner zu reden, einen gehorsamen Pudel, der auf Geheiß mit allerhand Kunststücken auswartet. So überaus gering der philosophische Wert des Monismus auch in der negativen Theologie ist, es ist doch dei ihm ein gewisses wissenschaftliches Streben, ein gewisser Ernst der Wethode und der Konsequenzen nicht zu verkennen; allein von dem, was manche Apologeten Spekulatives zur Verteidigung der christlichen Wahrheiten und zur Abwehr seindlicher Angrisse darauf vordringen, läßt sich nicht einmal dies sagen. Wir wollen nun dies unser Urteil zunächst im allgemeinen und so dann durch Vorsühren einzelner spekulativer Apologeten bes gründen.

Soll eine Wahrheit verteibigt werden, so kann dies gesichehen entweder mit völlig objektiven, absolut giltigen Gründen, giltig für jedermann und für alle Zeiten, oder mit Argumenten, giltig nur unter gewissen Boraussehungen, überzeugend bloß für gewisse Standpunkte, kurz, mit solchen, die der Gunst des dürfen. Die christlichen Apologeten sind natürlich von jeher

<sup>\*)</sup> Kahnis: Die lutherische Dogmatik. 1874. I. 128.

ber Meinung gewesen, die christliche Wahrheit mit allgemein ftichhaltigen Gründen zu ftüten. In Birklichkeit freilich sind biese in alter wie in neuer Reit meist bem Monismus entnommen und haben barum gar keinen Wert für ben, welcher nicht in den Fesseln dieses Systems befangen ist. Die Argumente sind meist nur argumenta e concessis ober ad homi-Ja zuweilen machen sie ben Eindruck, als glaube ber Apologet selbst nicht an deren beweisende Kraft, sondern suche nur nach Art ber Rhetoren und Abvokaten, beren Stande ja auch die alten Apologeten meist entstammten, die Suche für gewisse Standpunkte annehmbar zu machen. Gregor bon Nyssa 3. B. richtet seine spitfindigen Argumente gar sehr nach der Forderung der jedesmaligen Situation und des Gegners und trägt tein Bebenten, mit feinen Behauptungen zu dem Zwecke auch zu wechseln.\*) Indes im allgemeinen kann man den ersten Apologeten keineswegs eine unehrliche Art der Verteidigung nachsagen. Wenn sie aus dem Monismus heraus argumentieren, so geschieht dies eben, weil st sowohl als ihre Geaner diese Philosophie für ausgemacht Wahrheit ansehen. Wo z. B. der Neuplatonismus dafür gilt, da wird auch folgende im Sinne Augustins gegebene Argumentation für die Menschwerdung des Sohnes Gottes für annehmbar gehalten werden muffen. Für jedes Ding giebt es als Borbild eine Idee, diese muß alles haben, was dem betreffenden Dinge wesentlich ist, aber frei sein von dem, was nicht zu bessen Wesen gehört. Run ist es bem Menschen nicht wesentlich, Bater zu sein, aber ein Sohn (Kind) muß jeber Folglich ift der Idealmensch wohl Sohn aber nicht sein. Bater. Weiter ift es für den Menschen nicht wesentlich, (immer) im Leibe zu sein, wohl aber ift es ein allgemeines Mertmal

<sup>\*)</sup> Rupp: Gregors v. Rhffa Leben und Meinungen. 1834-S. 136.

Denschen, eine zeitlang im Leibe zu sein ober geboren rben und sterben. Folglich mußte der Ibealmensch Fleisch rben und sterben. Ober wer an die Fabel vom Bogel jönig glaubt, ferner bei Psalm 92. 13 nur die LXX kennt d endlich unter dem hier für Palme gebrauchten Worte bet ben Bogel Phönix verfteht, der wird gegen folgende aumentation Textullians nichts einzuwenden haben: Wir d besser denn viele Sperlinge. Das würde nichts Großes 1, wenn wir nicht auch beffer find, benn ein Phonix; und : Mensch sollte für immer vergehn, während arabische Bögel er Auferstehung sicher find!\*) Wer wie Athenagoras u. a. die Wirksamkeit der heidnischen Götterbilder glaubt, und ß die Dämonen das Opferblut trinken, der ist leicht vor idnischen Altären gewarnt.\*\*) Unter den damals statthaben= n Berhältnissen und bei den verbreiteten Vorurteilen kann an gegen diese Art der Argumentation, von welcher sich noch hr viele, noch abenteuerlichere Beispiele beibringen ließen, chts einwenden.

Ühnliche günstige Bedingungen für die Beweisführungen 1 Gunsten der christlichen Wahrheiten bestehen da, wo schon swehin der Glaube daran oder die Neigung zu glauben vormben ist. Hier hat das Argument seinen Wert nicht für sich is solches, sondern erhält denselben erst durch das, was es weisen soll. Nicht weil sie durch Argumente bewiesen oder ahrscheinlich gemacht ist, glaubt man die betreffende Lehre, wdern weil man daran glaubt, läßt man sich gern auch ein swächliches Argument gefallen, zumal wenn ihm der Schein m Bündigkeit gegeben wird. So verhält es sich mit den somannten Kanzelargumenten. Warum soll z. B. ein Prediger ir Bekräftigung des Evangeliums nicht hinweisen auf dessen

<sup>\*)</sup> Tertull. De resur. carnis. 13.

<sup>\*\*)</sup> Athenagoras. Apologie. 20.

Mlugel. Die fpefulative Theologie.

langen Bestand, große Ausbreitung u. s. w.? wiewohl biese Argumente an sich nichts beweisen. Ober warum soll er sür die Auferstehung nicht als Analogie die jährliche Erneuerung der Natur ansühren? obgleich diese streng genommen nicht die individuelle Fortbauer, sondern nur die der Gattung abbildet. Allein vorgetragen an einem Orte, wo sich Iedermann erbauen will, niemand widersprechen kann noch mag, noch zum Disputieren ausgelegt ist, überhaupt nicht nach Beweisen fragt, sind derartige Argumente ganz am Platz. Man läßt sie weniger als Gründe, als vielmehr als einen Schmuck der Rede gelten und räumt ihnen gern eine gewisse Plausibilität ein.

Unter ähnlich günstigen Umständen ist ein großer Teil ber heutigen apologetischen Litteratur entstanden. Bielfach liegen Vorträge vor einem gemischten Publikum, welches ber Unnahme der chriftlichen Wahrheit mehr oder weniger gunftig ift, zu Grunde. Ein solches Publikum nimmt in einer Beit, wo dem Evangelium so viel widersprochen wird, mit Dank jedes Argument hin für das, was ihm teuer ist, ober was es boch für heilsam im allgemeinen hält, weniger mit der Bürdigkeit der Argumente, als mit der zu beweisenden Sache beschäftigt. Dann aber pflegt die große Selbsttäuschung ein zutreten, wenn man dergleichen Kanzelargumente für stich haltige. wissenschaftliche Rechtfertigungen der betreffenden Sache Sind die Vorträge gedruckt, bann zeigt es sich, bas Ohr ift gläubig, aber das Auge ist steptisch; dann zeigt sich die große Schwäche der Argumentation, welche ja ursprünglich weniger wissenschaftlichen als vielmehr paränetischen Zweden gedient hatte. Man legt indes vielleicht einen viel zu hohen und barum falschen Magftab an, bergleichen Borträge für wissenschaftliche Leistungen anzusehen. Allein sie geben sich boch bafür aus, werden von den meisten dafür genommen, und das, was sonst in dieser Beziehung in mehr wissenschaft licher Form geboten wird, ist nicht besser. Natürlich meinen

r nicht, daß nicht auch Vorträge wissenschaftlichen Wert haben inten, aber bei Borträgen vor einem gemischten Bublifum gt jedenfalls die Gefahr sehr nahe, mehr zu überreden als überzeugen, strenge Gründe sind bekanntlich oft wenig inessant und barum nicht jedermanns Sache. Vor bieser Ibsttäuschung warnt schon Thomas Aquino, wenn er it: sunt ad hujusmodi veritatem manifestandam rationes quae verisimiles inducendae ad fidelium quidem exerium et solatium. Aber wo solche rationes nicht im Kreise r Gläubigen bleiben, wenn man fich bas Ansehn giebt, mit ien wohlfeilen Argumenten wiffenschaftlich etwas beweifen zu men, da setzt man die Wahrheit leicht dem Zweifel ja dem efpott aus, quia - wie Thomas fortfährt - quia ipsa tionum insufficientia eos magis in suo errore confirmaret. ım aestimarent, nos propter tam debiles rationes veritati lei consentire.

Die spekulativen Argumente der heutigen Apologetik nd nun zum großen Teil gegen die Naturwissenschaften, nd was damit zusammenhängt, gerichtet. Allein gerade hier sendart sich ihre Schwäche und Unkenntnis der Sache. Für m Unkundigen haben die Argumente leicht etwas Bestechendes, er dem Kundigen erscheinen sie als eine sehr starke Komsomittierung der Theologie; eben weil man die Sache selbst dt versteht, giebt man sich den Schein, weit darüber zu stehen d selbst viel tieser zu blicken.

Dieses Nicht-verstehen der Sache, das Hängen am Außershen zeigt sich sogleich in dem Anrusen von Autoritäten r oder wider die zu verteidigende Wahrheit. In der alten rche spielten in dieser Beziehung die Asceten eine große Me; die Autorität eines recht enthaltsamen, aber sonst völlig wissenden Einsiedlers oder Mönches war oft so groß, daß n Wort auch in den spitzssindigsten Dingen, von denen er hts verstand, weit mehr galt, als das Urteil der Unter-

richteten.\*) Bas in der alten Kirche die Asceten, bas foll heutzutage die Autorität der sogenannten großen Männer ober berühmter Gelehrten leiften. Da werden Newton, Reppler, Leibnig, Napoleon, Goethe, Humboldt, Liebig u. f. w. oft wild durch einander ins Feld geführt, häufig für Dinge, worüber ihr Urteil nicht mehr ins Gewicht fällt, als das anderer Sterblicher, und worüber fie selbst oft ihr Urteil nur sehr bescheiben abgegeben haben. Nun ift es gewiß immer etwas ben eigenen Glauben Stärkenbes, sich barin einig ju wissen mit Männern, die zu den Kornphäen der Wiffenschaften gehören. Allein auch die höchste Autorität ist kein Argument, bient immer nur zu überreben, nicht zu überzeugen. Es mögen einige Beispiele hervorgehoben werden. Luthard argumentiert fo: "einer ber größten Mathematiker, ber Philosoph Des Cartes hat gesagt, die Eriftenz Gottes ift gewiffer, als ber unumstöglichste geometrische Beweis."\*\*) Nun wenn von gemetrischen Beweisen die Rede ist, dann hat natürlich ein Mathematiker, zumal einer ber größten, ein Recht, gehört zu werden; und wenn von Beweisen für das Dasein Gottes, dam fällt die Stimme eines Philosophen wie Des Cartes ins Darum die Einleitung zu Des Cartes. Allio fönnen wir, die wir - so ist wohl zu supplieren - nicht Mathematiker und nicht Philosophen sind, jenen Ausspruch unbedenklich und ungeprüft annehmen. Wenn man nun aber weiß, daß an jenem Sake weder die Mathematik noch eine gefunde Philosophie Anteil hat, sondern daß er auf sehr leicht

<sup>\*)</sup> Übrigens trifft dieser Borwurf die alte Kirche nicht allein. Die ganze Zeit dachte nicht anders. Die Neuplatoniker legten gleichfalls den Träumen eines Asceten weit mehr Wert bei, als einer sach lichen Untersuchung, meinte man doch, der Ascet erfreue sich besonderer göttlicher Offenbarungen. s. Münscher: Handbuch der christlichen Dogmengeschichte III. 172 ff.

<sup>\*\*)</sup> Lutharb: Apologetische Bortrage über bie Grundwahrheiten bes Chriftentums. 1870. II. 14.

widerlegenden Erschleichungen beruht — wozu dann die erliche Anrufung der Autorität? Frank beruft sich dafür, ß die Atome eigentlich nichts sind, auf den Physsiologen ick. Dieser versucht nämlich, von den Atomen als räumlich sgedehnter Wasse ganz abzusehn, und sieht sie, wie dies von hysikern sehr häusig geschieht, nur an als centra, von welchen äfte der Anziehung und Abstohung ausgehen. Frank mmt dies aber sehr grob, hält sich ans Wort und will etwa mit sagen: seht, die Natursorscher selbst meinen, die Waterie nichts, also ergänzen wir: Gott ist alles.\*)

Ebrard führt für die Meinung, daß die Seele durch den mzen Leib vorbereitet sei, Jean Paul als Autorität an.\*\*)

In einem populären apologetischen Schriftchen beißt es: Ift es nicht eigentümlich, daß in einer Zeit, wo die neuesten hilosophischen Systeme Schopenhauers und Hartmanns arin übereinstimmen, daß die Welt in ihrem tiefften Wesen mr Wille fei, man fich fträubt, dem (göttlichen) Willen eine Racht über das Sein zuzugestehen, wie sie im Wunder sich dartellt!" \*\*\*) Man follte meinen, ber Wille im Syftem Schopen= lauers und Hartmanns wäre von der Art, daß man sich puten mußte, diesen blinden Naturprozeß ohne Sinn und ohne Büte in die Nähe des chriftlichen Gottesbegriffs zu bringen. Shopenhauer warnt mit Recht nachdrücklich genug davor. Wer es genügt das Wort; es ist vom Willen die Rede, und iese rührt von einem her, der für eine Autorität bei denen ilt, die man überzeugen möchte, also läßt man sich vom Gleich= lang der Worte leiten und acceptiert dergleichen als ein will= ommenes Zugeständnis der Gegner. Dieses Haschen nach lutoritäten für Dinge, welche verteidigt werden follen, für

<sup>\*)</sup> Frant: Spftem ber driftlichen Gewißheit. II. 1873. S. 310.

<sup>\*\*)</sup> Ebrard: Apologetif I. 1874. G. 124.

<sup>\*\*\*)</sup> Gobet: Glaubwürdigfeit ber evangelischen Geschichte. Die Beitfragen bes driftlichen Bolfslebens. Bb. III. heft 2. 1878. S. 26.

die sogenannte beduktive Methode als allein richtig und christlich anpreisen zu muffen. Wigand bemerkt febr richtig bazu: "Man begegnet häufig unter den Gläubigen einer Abneigung gegen die Naturwissenschaft gerade um ihres empirischen und mechanischen Charafters willen, während man sich eine "philosophische Naturwissenschaft" noch einigermaßen gefallen läßt. Wohin eine solche führt, davon hat man am Darwinismus bas lehrreichste Beispiel. Wenn man aber geringschätig von bem "roben Empirismus" der modernen Naturwissenschaft fpricht, so sollte man bedenken, daß ber Empirismus gerade diejenige Maxime ist, welche der Forschung jene heilsame Schranke vor Phantasie und Willfür der eigenen Gedanken vorzeichnet und welche, indem sie uns auf die von Gott gesetzten Thatsachen hinweist, gerade ihre Verwandtschaft mit dem Offenbarungsalauben kundaiebt. Das Vorurteil aber gegen die mechanische Naturforschung beruht lediglich auf einer mifverstandenen Verwechselung mit der mechanistischen (gemeint ist die nicht=teleologische, materialistische) Weltansicht. Versteht man unter mechanischer Naturforschung die Erforschung bes Rausalzusammenhangs der materiellen Erscheinungen, so ist dieses ja gerade die vornehmste und höchst berechtigte Aufgabe der Naturwissenschaft."\*) Sier ist ein zweiter Bunkt berührt. in welchem die Apologeten meinen widersprechen zu mussen, nämlich die kaufale Methode ober der für alle materielle und immaterielle Gebiete geltende Grundfat: kein Geschehert ohne Ursache; dagegen herrscht vielfach eine Vorliebe für das absolute Werden, ein Sich=Sträuben gegen die Anerkennung fester, unveränderlicher Naturgesete. Biel lieber redet man von einer Elasticität derselben und meint damit namentlich Raum für die Annahme der Wunder geschafft zu haben.\*\*)

<sup>\*)</sup> Wigand a. a. D. 109.

<sup>\*\*)</sup> Daß der Begriff eines elaftischen Naturgesetes an sich ein Wiberspruch und weit davon entfernt ift, die Bunder als möglich er-

So meint Dorner: bas Innere ber Kräfte beherrscht nicht eine mechanische Notwendigkeit, sondern die oberste Macht, und biefe tann fo eine Modifitabilität ber Substanzen wenigftens ber niebern Substanzen eintreten lassen. . . Die Natur ift nichts Fertiges, sondern immer im Werden begriffen, es wohnt ihr ein unberechenbares Mag von Glafticität bei.\*) In dieser Beziehung eignen wir uns die Worte Biedermanns an: die Clafticität der Naturgesetze ist eine von den unglücklicheren Raivetäten Rothes. \*\*) Denn einer berartigen Clasticität nur irgend einen Sinn beilegen, heißt eben jede Gesetlichkeit in der Natur leugnen und statt dessen ein absolutes Werben statuieren; ist die Wirkung nicht notwendig, also stets auf gleiche Weise an die betreffenden Ursachen geknüpft, dann besteht gar kein Zusammenhang zwischen Ursache und Wirkung. Mehr als vieles andere find gerade folche Reden geeignet, den Shein zu wecken und zu nähren, als bestehe ein unvermeid= licher Widerstreit zwischen Christentum und Naturwissenschaft, dem eine Elasticität der Naturgesetze annehmen, heißt, voll= ständig mit jeder Maxime der Naturwissenschaften brechen.

Die Festigkeit der Naturgesetze beruht im letzten Grunde auf der Unveränderlichkeit letzter einfacher Elemente, welche durch ihre Wechselwirkung die Natur bilden. Die Naturwissenschaft ist daher von jeher der Diskretion der Materie, der Annahme von Atomen oder Monaden zugeneigt gewesen; ja man darf sagen, ohne diese Hypothese hat es übershaupt noch keine theoretische Natursorschung im strengen Sinne gegeben. Da nun auch der Waterialismus ohne Ausnahme der Utomistik huldigt, ja alle seine Konsequenzen als Folgen derselben

Soties. 1869. S. 17 u. 52 ff.

<sup>\*)</sup> Dorner: System der driftlichen Glaubenslehre. I. Grundlegung ober Apologetif. 1879. S. 612.

<sup>\*\*)</sup> Biebermann a. a. D. 18.

und des damit eng verknüpften Sages, daß Stoff und Rraft ftets miteinander verbunden find, darftellt, fo hat fich nicht nur die Apologetik, sondern die gesammte monistisch gerichtete Theologie verleiten laffen, hier ohne weiteres bem Materialismus zu glauben, und Atomistit und Materialismus für gleich bedeutende Begriffe anzusehen. Jede wissenschaftliche Bestreitung bes Daterialismus, fagt baber Fabri, muß fich notwendig auf eine Widerlegung der Atomlehre stützen und alle Angriffe muffen zulet in diesem Punkte sich koncentrieren.\*) Sier ist nun ber entscheibende Bunkt, wo es gilt, entweder bem Monismus oder bem Pluralismus zu huldigen. Daß und warum die spekulative Theologie dem Monismus ergeben ift, ift bereits auseinander gesett; eben beswegen muß sie sich nun gegen ben Pluralismus, die Atomistif ober Monadologie richten. Dorner nennt den Pluralismus ideenlos. \*\*) Luthard fagt: das Bahre am Bantheismus ift die Ginheit des Seins. Der Grundgedank ist der: der Mannigfaltigkeit der Welt und ihren einzelnen Erscheinungen liegt etwas Allgemeines zu Grunde, was die Einheit dieser Welt bildet und diese Einheit ift Gott.\*\*\*) Chriftlieb spricht es ihm fast wörtlich nach: Das Wahre, was dem Pantheismus zu Grunde liegt, ift bie Einheit bes Seins. †) Aber was hegen sie auch für Begriffe von den Atomen! "Träge Masse" nennt sie Zöckler breimal hintereinander. ++) er nicht, daß die Atome weber als Masse noch als träg, som bern als Quelle aller Kraft zu betrachten sind? Nur Köstlin macht hier eine rühmliche Ausnahme, dem überhaupt, verglichen mit den andern spekulativen Theologen, ein höherer Grad speku

<sup>\*)</sup> Fabri: Briefe gegen ben Materialismus. 1864. S. 74.

<sup>\*\*)</sup> Dorner a. a. D. S. 108.

<sup>\*\*\*)</sup> Luthard a. a. D. I. 48 und auch neuerdings IV. 1880. S. 110.

<sup>†)</sup> Christlieb: Moberne Zweifel am christlichen Glauben. 1870. S 202.

<sup>††)</sup> Bödler a. a. D. II. 399.

lativer Befinnung eigen ist. Er giebt wenigstens die Möglichteit zu, eine Bielheit ber Substanzen, von Grundstoffen, Atomen oder Monaden als beharrliches Substrat der Welt anzunehmen.\*) Desgleichen macht er folgende sehr richtige Bemerkung: Was wir Kräfte nennen, ist nicht denkbar ohne ein für sich bestehendes Wesen, welchem sie zugehören; ein solches erkennen wir nun gerade für die geistigen Kräfte an; das, woran sie haften, ist ein Reales im höchsten Sinne bes Wortes. Wenn die Materialisten auf den Sat pochen, daß Kraft nicht ohne Stoff sei, so liegt die Grundverkehrtheit nicht barin, daß sie für alle Aräfte ein Reales suchen, welchem sie innewohnen, sondern darin, daß sie einfach voraussetzen, eben nur das, was sie als Stoff bezeichnen, b. h. die noch bazu höchst unklar gebachte Materie oder sinnliche Masse könne Realität beanspruchen: Geift aber sei nichts wahrhaft Rcales, sondern nur eine über dem Materiellen schwebende subjektive Idee oder eine an ihm haftende Thätigkeit. \*\*)

Sonst aber gilt der Monismus vielen so gut als ein christliches Dogma. Ja zuweilen wird sogar über dem Mittel der Zweck vergessen. Denn zunächst war doch der Monismus nur ein Mittel, wie es schien das tauglichste Mittel, die Resligion zu stützen. Aber dieser Zweck wird hier und da ganz außer Acht gelassen, der Monismus selbst gilt als Zweck, als Ersat der Religion, ja als diese selbst, auch wenn aus demsselben der Atheismus offen gefolgert wird. Im Jahre 1870 unternahm W. Hoffmann in Berlin die Herausgabe einer periodischen Schrift "Deutschlands" sein und deren erste Bände "den Geist und Charakter" der Schrift bekunden sollten. In

<sup>\*)</sup> Röftlin: Die Beweise für bas Dafein Gottes; in ben theo- logischen Studien und Rritiken. 1875 u. 1876. S. 22.

<sup>\*\*)</sup> Roftlin: Der Glaube, fein Befen, Grund und Gegenftanb. 1859. S. 192.

bem zweiten Bande berselben ist auch ein philosophischer Auffat enthalten, verfaßt von Frang hoffmann mit der überschrift: Frang von Baabers Stellung in ber Beschichte ber Philosophie. Als philosophischen Repräsentanten bes Geistes bes geeinigten Deutschlands hat ber Herausgeber also Baaber gewählt, den Mann, wie er hinzusett, "geweihtester, tieffter Spekulation, der am meisten die Grundgebanken chriftlicher Wahrheit zu fruchtbaren Ibeen des philosophischen Geistes gestaltet hat", den Mann, welcher als der Philosoph der Aufunft bezeichnet wird, und für bessen Anerkennung sich schon die Reichen mehren sollen. In diesem Auffate wird nun aber vielleicht noch mehr als von Baaber von Oken gehandelt; bemselben wird nicht allein ein religiöser Standpunkt im allgemeinen, sondern sogar ein christlicher Theismus vindicient. Freilich können die Ausdrücke für den gröbsten Pantheismus ober Naturalismus nicht stärker gewählt werben, als die sind, welche hier aus Diens Schriften mitgeteilt werben. das Weltall ist die Selbsterscheinung und Selbstverwirklichung Die Naturphilosophie ist die Wissenschaft von ber ewigen Verwandlung Gottes in die Welt. Die individue Ce Unsterblichkeit wird geradezu und mit dürren Worten geleugnet. fo daß es selbst sein Apologet erkennt. Nur die Welt oder Gott als Wesen der Totalerscheinungen ist beharrlich. Sollte11 die Individuen nicht sterben, sondern ewig leben, so müßte die Welt sterben, denn das Leben der Welt besteht in dem Wechse! hier nun findet selbst der Verfasser wenigstens der Bole. Aber nichtsbestoweniger nimnet "einen pantheistischen Zug." der Verfasser Oken nicht allein in Schutz gegen die Beschuldi= aung des Bantheismus und Naturalismus, sondern will ibst auch als einen chriftlichen Theisten, der auf dem Standpunkte des Glaubens an die Trinität steht, verehrt wissen. Wahrlich die ausgesprochensten Atheisten, etwa Strauß, hätten nichts, gar nichts an ihrer pantheistischen ober naturalistischen Beltanschauung zu ändern, nur ein klein wenig im Ausdruck geställiger gegen den Geschmack der christlichen Wonisten zu sein brauchen, so würde man nicht versehlt haben, ihnen auch von sehr positiver Seite her das Zeugnis des christlichen Theismus auszustellen. Es erinnert dies sehr an die indischen Priester; sie dulben auch, daß die Philosophen sagen, behaupten und leugnen, was ihnen beikommt, nur müssen sie dutorität des Bedas unangesochten lassen,\*) so gestatten die christlichen Wonisten auch Atheismus und Naturalismus, wenn dies nur in monistischen Ausdrücken geschieht; ist dies aber nicht der Fall, dann gilt ihnen jeder religiöse Standpunkt soviel als Atheismus.

Eine weitere Folge des Monismus und der damit verknüpften Abneigung gegen strenge Kausalität, sowie ber Borliebe für das absolute Werben ift das Festhalten an dem unwissenschaftlichen Beariffe ber Lebenstraft im alten Stil. Hier ift zugleich ein Bunkt, wo der Fanatismus des Widerspruchs gegen die Naturwissenschaft blind macht gegen das eigene Interesse. Denn das liegt doch auf der Hand: wer, wie die meisten chriftlichen Apologeten, eine Lebenstraft annimmt, welche unbewußt die weisesten Zwecke ausführt, geistig und vernünftig handelt, ohne geistig und vernünftig zu sein, ber bedarf der Annahme eines felbstbewußten Schöpfers nicht mehr. Die unbewufte aber vernünftig handelnde Lebenstraft ober wie sie sonst genannt wird, das Organisationsprinzip, die immanente Teleologie ist an die Stelle des Schöpfers getreten. Das haben die einigermaßen konfequenten Monisten immer unverhohlen ausgesprochen. Dieu est immanent non seulement dans l'ensemble de l'univers, mais dans chacun des êtres qui le composent. Seulement il ne se connaît pas également dans tous. Il se connaît plus dans la plante

<sup>\*)</sup> M. Müller: Essays. 1869. II. 270.

que dans le rocher, dans l'animal que dans la plante, dans l'homme que dans l'animal, dans l'homme intelligent que dans l'homme borné, dans l'homme de genie que dans l'homme intelligent, dans Socrate que dans l'homme de genie, dans Bouddha que dans Socrate, dans le Christ que dans Bouddha. Voila la thèse fondamentale de toute notre théologie. Si c'est là ce qu'a voulu dire Hegel, soyons hegeliens.\*) Wie bedenklich für die Vertreter der Religion bas Festhalten ber alten Lebensfraft ist, mögen sie u. a. an bem Materialisten A. Mager sehen. Nach diesem besorgt auch eine blind aber vernünftig wirkende Kraft alles, was sonst als das Werk der höchsten Weisheit betrachtet wird: erst bildet sie den Organismus, indem sie die physikalische chemischen Kräfte in besonderer Weise kombiniert, dann verfeinert fie fich, und die vitale Kraft wird zur psychischen u. s. w.\*\*) Die Apologeten treten in dieser Beziehung ganz und gar auf die Seite derer, welche den Schöpfer und die Seele durch das unwissenschaftliche Prinziv einer unbewußten ober immanenten Teleologie erseben wollen, stehen 3. B. ganz auf Seiten Bactels, welcher auch erklärt: die bisher exakte Forschung sei ein einseitiger, gebankenloser Empirismus, eine Berwilberung ber Wissenschaft, man musse zur viel verschrienen Naturphilosophie eines Lamart, St. Hilaire und Ofen zurückkehren, nämlich zum Geftaltungstrieb. Nun was die Folgen folchen Rückgangs find, zeigt fich z. B. an Häckel. Bielleicht gehen den Apogeten erst dann die Augen auf, wenn sie mit möglichst großers Buchstaben die Konsequenzen berartiger Ungereimtheiten ausgeprägt sehen. Nur Köstlin erkennt es, daß bei der An= nahme einer besondern Lebenskraft der Schluß von der gegebenen Zwedmäßigkeit auf eine schöpferische Intelligenz über=

<sup>\*)</sup> E. Renan: Revue des deux mondes. 47. 1863.

<sup>\*\*)</sup> A. Mager: Der Rampf um bas Dafein ber Seele. 1879. 15 ff.

flüssig werde.\*) Warum nun gerade die Vertreter der religiösen Anschauung ihr Interesse hier so ganzlich verkennen und aller Wissenschaft zum Trot an der Lebenskraft festhalten, ist nicht schwer einzusehen. Es ist wieder ein Aleben an Außerlichkeiten. Die alten Philosophen, welche eine ideale Weltansicht vertreten. wie Plato und Aristoteles, begten Meinungen, den Gedanken von der Lebensfraft überaus ähnlich; infolge dessen beherrscht diese Annahme die philosophierenden Kirchenväter ohne Aus-So ist jene Annahme geschichtlich mit den idealen Lebensanschauungen verbunden. Hingegen ist sie bestritten worden von den materialistischen und zum Materialismus führenden Richtungen, ja die Materialisten der Gegenwart behaupten meist, mit der Lebenskraft stehe und falle zugleich bie Annahme einer felbständigen Seele: Die Leugnung der lettern sehen sie nur als die notwendige Konseguenz der Verwerfung der Lebensfraft an — und die spekulativen Theologen glauben ihnen dies aufs Wort, meinen, die Seele nicht anders retten zu können, als indem sie die Lebenskraft verteidigen, wobei ja noch die tausendjährige Verbindung dieser Begriffe mit allen höhern idealen Interessen sehr ftark mitwirkt.

Freilich kommen die Apologeten durch das Zugeständnis an den Materialismus, daß die seelische Kraft nur eine Art Steigerung oder höhere Ordnung der vitalen Kraft sei, in eine sehr üble Lage, wenn sie die individuelle Unsterdlichkeit der Seele sesthalten wollen. Hier helsen sie sich dann auch gewöhnlich nur dadurch, daß sie sich hinter daß Ignoramus zurücksiehen, und auf die unzähligen Möglichkeiten hinweisen, die freilich bei der angeführten Meinung konsequenter Weise zu Unmöglichkeiten werden. Ja sogar der Geisterspuk in gröbster Form wird dann zu Hilse gerusen und z. B. sehr bedeutsam auf die "genialen Arbeiten" Zöllners hingewiesen.\*\*) Der

<sup>\*)</sup> Theologische Studien und Rrititen. 1876. 47.

<sup>\*\*)</sup> Reue evangelische Kirchenzeitung. 1879. Rr. 52. Prof. Böllner und ber Spiritismus.

Spiritismus ift nicht materialistisch, darum ist er als Bundesgenosse wider benselben und für das Christentum willtommen.

Endlich hängt mit ber ganzen monistischen Weltanschauung noch ein Bunkt zusammen, welcher sehr charakteristisch ist für das Verfahren der Apologeten in der Argumentation. meinen die Lehre von den angeborenen Ideen. Beil ber Materialismus solche leugnet, meint die Apologetit alles einsetzen zu muffen, dieselben zu rechtfertigen und die Lehre, daß bas einfachste geistige Material ber Seele infolge einer Bechselwirkung berselben mit ber Außenwelt entstehe, als Sensualismus und — was ihr basselbe ift — Materialismus zu brand-Übrigens ist die Lehre von den angeborenen Ideen marken. recht geeignet, das Rüglichkeitsverfahren der Apologetit in ber Argumentation zu veranschaulichen, sie zeigt, wie die Apologeten zu verschiedenen Reiten verschieden verfahren und Berschiedenes zum Wesen des Christentums rechnen, wie sie sich bestimmen lassen von den Gegnern, wider die sie streiten, und von der Theorie, die sie im Kopf haben und für die christliche halten. Des Cartes wurde bei seinen Lebzeiten von den Theologen gerade um der Lehre von den angeborenen Iden willen hart angefochten, einem Anhänger desselben, dem reformierten Theologen Boetius wurde nicht allein die Orthodoxie abaesprochen, sondern er wurde geradezu ein Atheist gescholten, eben weil er behauptete, die Idee Gottes sei angeboren und nicht erworben: benn, sagten seine Gegner, auf diese Beise lasse sich die ganze Theologie in eine angeborene verwandeln und für die Offenbarung bleibe nichts übrig.\*) Und sie hatten nicht ganz unrecht; auch Matthias Claudius fann fich barum nicht mit den angeborenen Ideen befreunden, er vergleicht Die Rantischen leeren Begriffe mit leeren Bouteillen im Reller ober mit Marktschuben, die auf den Verkauf gemacht sind und

<sup>\*)</sup> Gaß: Geschichte ber Dogmatit. I. 458 ff.

bazu die Füße gesucht werden; ihn dünkt es nötig, daß eine Glocke von außen geschlagen werden müsse, wenn sie tönen soll. Dieser Schlag an die Glocke sei in der Theologie die Offenbarung, in der Naturlehre die Erfahrung aber nicht das Apriori.\*)

Allein die Gegner des Chriftentums anderten ihre Meinung, fie leugneten die angeborenen Ideen, alsobald mußten auch die Apologeten ihre bisherige Taktik ändern und die Behauptung ber angeborenen Ibeen zum Schiboleth ber Gläubigkeit machen, indem man sich befann, daß die Lehre von den angeborenen Ibeen ben meisten Kirchenlehrern des Altertums und des Mittel= alters eigen gewesen sei. So steht es etwa heute: wer sie leugnet, ist in ihren Augen Sensualist ober Materialist ober boch nichts besseres. Vielleicht steht eine abermalige Schwenkung in dieser Beziehung unmittelbar bevor. Wenn die Theologen bemerken, daß ein sehr großer Teil der heutigen Materialisten gewisse Rategorien angeboren sein läßt, werden sie wieder zum Senjualismus flüchten. Einstweilen aber freut man sich der Zustimmung im gegnerischen Lager und sucht in seiner Art Borteil daraus zu ziehen. So wird von Delitssch sehr bedeutungs= voll hingewiesen auf die Arbeiten von Kukmaul, welcher sewisse Tastempfindungen schon dem Embryo zuschreibt und also angeborene Idee oder boch etwas Ähnliches anerkenne.\*\*) Dies ist wieder recht ein Beispiel für die Unkenntnis der Sache und für das Kleben an Worten. Was Kufmaul meint ist gerade das Gegenteil von dem, was Delitsch daraus macht. Die Apologeten wollen keinen Sensualismus, wollen nicht, daß die Ideen durch äußerliche, natürliche Ursachen entstanden, londern daß sie eben angeboren und übernatürlich sind. Ruß= maul aber will nachweisen, daß die äußern Bedingungen zur

<sup>\*)</sup> Herbft: Matthias Claubius, ber Wandsbecker Bote. 1863. 450.

<sup>\*\*)</sup> Deligid: Syftem ber driftlichen Apologetit. 1869. S. 121. Flügel, Die fvefusative Theologie.

Entstehung der primitivsten Taftempfindungen bereits für den sich bewegenden und an die Wände des uterus stokenden Embrho vorhanden sind, daß also gewisse Tastempfindungen schon vor der Geburt entstehen können; aber auch von außen, unter ganz ben nämlichen Bedingungen, unter welchen überhaupt sich Tastempfindungen erzeugen. Bielleicht verwenden die Apologeten die angeborenen Ideen noch in anderer Weise. sie hören, wie bereitwillig ein großer Teil der heutigen Bhfiologen und Philosophen ist, den Intellekt ober die Sirnsubstam mit angeborenen Kategorien und Anschauungen auszustatten, wie 3. B. Liebmann die Idee des Raums und der Raufalität ber Seele eines neugeborenen, Fick sogar ber eines ungeborenen Kindes zuschreibt\*), ist es dann weniger vernünftig, dem neugeborenen Täufling nicht allein den votentiellen, sondern auch ben aktuellen Glauben samt Erkenntnis. Beistimmung und Bertrauen im Sinne der alt-protestantischen Dogmatiker beizulegen?

Hiermit haben wir die vornehmsten Berührungspunkte zwischen Theologie und Naturwissenschaft angedeutet. Num sollte man meinen, in einem zweibändigen Werke mit dem Titel: Geschichte der Beziehungen zwischen Theologie und Naturwissenschaft von Zöckler, sollten diese Punkte, wenn auch nicht eine sachliche, doch wenigstens eine historische Beleuchtung ersahren. Allein nichts von alledem. Fast gar nichts von dem, was jener Titel verspricht, wird gegeben. In Wahrheit ist dies Buch nur eine reichlich mit Litteratur versehene Ausführung des dogmengeschichtlichen Locus über das Sechstagewerk, wobei überall nach wirklichen und scheindare Anklängen an den Darwinismus gesucht wird. "Es gilt das Ganze zu überschauen", heißt es S. 2; aber der Verseille das Ganze zu überschauen", heißt es S. 2; aber der Verseille das Ganze zu überschauen", heißt es S. 2; aber der Verseille das Ganze zu überschauen", heißt es S. 2; aber der Verseille das Ganze zu überschauen", heißt es S. 2; aber der Verseille das Ganze zu überschauen", heißt es S. 2; aber der Verseille das Ganze zu überschauen", heißt es S. 2; aber der Verseille das Ganze zu überschauen", heißt es S. 2; aber der Verseille das Ganze zu überschauen", heißt es S. 2; aber der Verseille das Ganze zu überschauen", heißt es S. 2; aber der Verseille das Ganze zu überschauen", heißt es S. 2.

<sup>\*)</sup> Bgl. darüber: D. Flügel: Die Probleme der Philosophie und ihre Lösungen. 1878. S. 110 ff. Wie widersinnig und wie dem Interesse des Christentums entgegen die Lehre von den angeborenen Joeen ist, s. Flügel: Das Wunder und die Ersennbarkeit Gottes. 1869. S. 127 s.

er überschaut von den Beziehungen zwischen Theologie und turwissenschaften einen sehr sehr kleinen Teil, kaum bas, 3 das Heraemeron betrifft; und auch hier wird fast nur teratur und auch diefe noch unvollständig aufgezählt. Bon andern Beziehungen, die ja reichlich vorhanden sind, werden I einige streifend berührt, aber ber Stand ber Frage wird Meist werden die Fragen, um welche es sich baraeleat. belt, und wo die Entscheidung liegt, gar nicht verstanden. wird 3. B. ziemlich ausführlich über die mechanische Wärmeorie gehandelt, allein daß hier ganz in der Nähe ein folcher icheidender Berührungspunkt ist, wo nämlich die Theorie Schwingungen unberechtigter Weise auch auf die geistigen Stände ausgedehnt wird, und welche Verhandlungen über Gleichsetzung von Bewegung und Empfindung, das ist über en der wichtigften Bunkte des Materialismus, gepflogen ib. davon kein Wort. Überhaupt scheint er die Seelenfrage cht zu ben Beziehungspunkten zu rechnen.

Desgleichen wird eine große Menge Büchertitel betreffend ie äußere Teleologie angeführt, aber worin der Schwerpunkt iefer Frage liegt, wie der Kausal= und Zweckbegriff zu fassen i, ob durch Darwin der Zweckbegriff verbannt sei und mit eldem Rechte, davon erfährt man nichts, und doch handelt as von ihm viel benutte Werk von Wigand ziemlich ein= ehend darüber. Es wird fast überall nur die ganz äußerliche Beite, der kulturgeschichtliche Ginfluß der naturwissenschaftlichen intbedungen und Theorien ins Auge gefaßt. So äußerlich nich nun auch die Rechtfertigung des Christentums geführt. is wird fast nur auf Autoritäten hingewiesen, daß auch be= ühmte Naturforscher fromme Männer gewesen sind, und daß d auch Bastoren und Bastorensöhne mit Naturwissenschaften bgegeben haben. Bei dieser Berufung auf Autoritäten kommt anches Sonderbare zu Tage. Zur Verteidigung des Wunders hrt er nur eine — in seinen Augen — naturwissenschaftliche Autorität an, das ist Perth, und wie rechtfertigt dieser die Wunder? "Es sind ekstatische Äußerungen des unter dem Simfluß des Heliodämon und Geodämon stehenden menschlichen Organismus." II. 423.

Derartige Behandlungen naturvissenschaftlicher Fragen sind recht ein Beweiß, wie unorientiert, laienhaft und ratloß die Apologetik der Natursorschung gegenübersteht. Nicht einmal die wesentlichen Punkte kennt sie, worauf es ankommt; das Beiläusigste, Zufälligste sieht sie oft für das Wesen der Sache an. Wenn sich die Theologie mit der Naturwissenschaft erst über das Vorhandensein eines persönlichen Gottes und einer unsterblichen Geele geeinigt haben sollte, dann würden sie die Fragen nach der Art der Schöpfung, der Reihenfolge der Erdschichten, der Lage des Paradicses, der Vielheit der bewohnten Welten und dem Untergang der Erde — worin Zöckler die Beziehungspunkte erblicht — nicht mehr entzweien.

Wie kommt es, daß man so im Dunklen tappt, das Bufällige nicht vom Wesentlichen zu scheiden versteht? Beil bie spekulative Theologie nie auf die Sache selbst eingegangen ist Sie redet sehr viel von organischem Zusammenhang, läßt sich aber selbst ganz und gar von dem natürlichen, psychologischen Mechanismus des Gedankenlaufs leiten und versteht nicht, sich zu einem sachlichen Denken zu erheben. Sie vermag es nicht, einen Begriff von seinen zufälligen Verbindungen abzw trennen; was geschichtlich sich als verbunden zeigt, meint sie gehöre auch begrifflich zusammen. So hat man mit der frischen Empfänglichkeit der Jugend Geschichte der Philosophie getrieben. Dabei haben sich mit einander zu einer Gruppe verbunden: Atomistik. Sensualismus. Materialismus. Atheismus. sittliche Larheit, und zu einer andern Gruppe: Monismus, absolutes Werden, immanente Teleologie, angeborene Ideen, sittlich religiöse Weltanschauung; ist nun von einem dieser Glieber die Rede, so reproduciert dieses die mit ihm durch Gleichzeitigkeit verbundenen andern Glieber, und so entsteht der Schein, als gehöre begrifflich zusammen, was nur zufällig, wenn auch durch tausendjährige Gewohnheit verbunden ist.

Bu diesem unwissenschaftlichen Verfahren kommt nun noch — wodurch jede Unbefangenheit der Forschung gestört wird bie opportunistische Tendens nach Rücksichten ber Rüts-Meinungen und Außerungen der Gegner, sowie Ent= lichkeit. bedungen und Ergebnisse ber Wissenschaften werben aufgerafft und nun nicht nach ihrer Wahrheit, sondern fast ausschlieflich nach ihrer Nüplichkeit angesehen, wie weit sie dem Zwecke bienen, das zu verteidigen, was man meint, verteidigen zu müssen, was oft nichts anderes bedeutet, als inwiesern gewisse Borurteile dadurch unterstützt werden. Die Folge davon ist bäufig ein blindes Zutappen, sich Leitenlassen von bloßen Borten, ein Haschen nach scheinbaren Anklängen und oberflächlichen Analogien. Das alles macht ben Einbruck eines Ertrinkenden, der fich an einen Strohhalm anklammert. Und die weitere Folge ift, daß man der guten Sache nicht nütt, sondern Schon das tendenziöse Verfahren muß mistrauisch imadet. nachen; sodann aber kann es bem Kundigen nicht entgehen. wie weit hinter aller Wiffenschaft die Apologetik durch bie Brinzipien, benen sie ihre Argumente entnimmt, zurückgeblieben ift. Ein flüchtiger Überblick über die oben angedeuteten Gründe lehrt, daß sich die heutige Apologetik mit dem ganzen Ballast ber veralteten Naturphilosophie beladen hat. Alle die Ber= fehlungen des Wahren, die bei den Anfängen der Wiffenschaften gang natürlich find, und die im Laufe ber Zeit von ber weitern Forschung berichtigt werden und zum Teil berichtigt sind, sucht bie Apologetik zu konservieren; und setzt sich nun in die üble Lage, nicht allein abgethane Borurteile, wie z. B. die Lebenskraft, die angeborenen Ideen u. a. mit advokatorischen Künsten zu rechtfertigen, sondern sie bringt dergleichen auch in die innigste Verbindung mit der Religion, ja jeder idealen Lebensanschauung. Dadurch muß notwendig der Schein erweckt werden, daß Religion und Wissenschaft wirklich im Widerspruch miteinander stehen, und diejenigen Recht haben, welche meinen, man könne nur entweder der einen oder der andern, aber konsequenter Weise nie beiden folgen. Das ist die schlimmste Situation, in welche die Religion und Theologie gebracht werden, und die günstigste Position, in welcher sich die atheistische Tendenz besinden kann. Die Quelle von alledem, von dem Sichsträuben gegen die Ergebnisse der Naturwissenschaften, sowie von dem Haschen nach scheinbaren Analogieen derselben mit der Religion, ist der Monismus.

Dies möge nun noch näher an Ebrard, Dorner und Frank gezeigt werden. Der erstere, von dessen Unhöslichkeiten wir natürlich absehen, wird uns Gelegenheit geben, auf die Naturbegriffe weiter einzugehen, die beiden andern bieten sich als Beispiele dar, wie der Monismus namentlich den Gottesbegriff und das Verhältnis Gottes zur Welt in positivem Sinne faßt.

## Ebrard.

Hinsichtlich der Erkenntnistheorie teilt Ebrard den unter den Monisten gewöhnlichen Versuch, einen sehr primitiven Sensualismus durch die Lehre von den angeborenen Ideen zu ergänzen.\*)

Die erste roheste Ansicht über das Erkennen der Außerwelt ist immer, das Erkennende in uns (die Seele) als eine Art Spiegel anzusehen, in welchem sich die äußern Dinge abbilden und zwar derart, daß die Dinge selbst, wie sie sind, sich darstellen und dadurch zu erkennen geben. Bei einer solchen Ansicht von der Erkenntnis muß dann die Verwunde

<sup>\*)</sup> Ebrard: Apologetit. Wiffenschaftliche Rechtfertigung bes Chriftentums. 1874.

rung nicht gering sein, wenn man in ber Seele auch solcher Vorstellungen oder Begriffe inne wird, welche augenscheinlich nicht durch eine berartige Spiegelung entstanden sein können, weil ihnen, 3. B. den Allgemeinbegriffen, in der Außenwelt keine genau passenden Objekte entsprechen. Und in der That haben von jeher die allgemeinen Begriffe, wozu ja auch die sogenannten Kategorien gehören, die Forschbegierde gereizt. Wandte man auf deren Entstehen dieselbe Art und Weise an, wonach man fich die konkreten Vorstellungen entstanden dachte, so mußte jolgendes herauskommen: auch den Allgemeinbegriffen muffen reale Objekte entsprechen, welche sich in der Seele spiegeln, oder durch beren Einwirkung (Kontakt) sie im Geiste erzeugt ind. So wohl schon die Buthagoreer, aber gang besonders Nach ihm schaut die Seele als reiner vovs in ihrer Präexisteng das Wesen bes Seienden; das sind aber die ben allgemeinen Begriffen in uns, objektiv außer uns entsprechenden realen Ideen. Dieselben spiegeln sich in der Seele und lassen da Spuren zurud. Wenn nun die Seele mit dem Leibe verbunden wird, so wird sie auch mit in die Materie und so in das Werben hineingezogen, und die ursprüngliche Erkenntnis der Ideen verwischt, bis sie durch eine richtig geleitete Erziehung wieder aus= gelöst wird. So beruht hiernach alle Erkenntnis auf Anschauung, nämlich auf dem unmittelbaren Kontakt ber Seele mit den sinnlichen und übersinnlichen Dingen selbst. Nun sei an die Umdeutung der platonischen Ideen durch den Neuplato= nismus erinnert. Er faßt infolge bes Monismus, bem er ergeben ift, die Ibeen nicht mehr als felbständige Seiende, sondern als zugehörig zu dem absoluten Sein, als Ideen oder Gedanken Gottes.\*) Jene platonische Anschauung der Ideen

<sup>\*)</sup> Diese neuplatonische Deutung hält Ebrard für die ächt platonische Auffassung der Sache. "Die Joeen sind nach Plato in Gottsind von Gott als einem selbstbewußten Geiste produciert; die Platonischen Ibeen sind nichts anders, als die Schöpfergedanken Gottes" (179). S. 152.

verwandelt sich hier in ein Anschauen der Gedanken Gottes. Aus diesem ursprünglichen, vorzeitlichen Kontakt der Seele mit Gott sind die allgemeinen Begriffe, wie natürlich auch die Idee Gottes, des Wahren, Guten, Schönen u. s. w. entstanden.

So sieht z. B. Augustin die Seele ursprünglich als tadula rasa an; aus sich heraus erzeugt sie spontan keine Ideen; sie wird aber durch zwei Organe, einmal die Sinnlichkeit und zum andern die Vernunft (intuitio), mit zweierlei Welten, der sinnlichen und der übersinnlichen, in Verkehr gesetzt. Diese im Grunde genommen sehr sensualistische Erkenntnistheorie, entstanden und gepflegt in einer Zeit, welche von Physiologie der Sinne und exakter Psychologie noch nicht die ersten Anfänge ahnte, ist dis auf den heutigen Tag die geläufige Ansichauung der monistischen Theologen und Philosophen geblieben

Ebrard argumentiert 3. B.: wenn das Urteil, zwei Würfel find gleich, gefällt wird, bann kommt burch bie Sinne nur die Wahrnehmung, der eine Würfel ist so, der andere ift so; aber nicht burch die Sinne kann das Urteil kommen, sie sind gleich. Denn die Gleichheit ist keine wahrnehmbare Eigen schaft eines dieser Würfel, sondern erft eine Aussage bes ver gleichenden Denkens. Das kann man zugeben, nicht aber ben Schluß, welcher sich baraus ergeben soll, folglich kommt bie Vorstellung der Gleichheit von innen hinzu, indem sie schon vor der Wahrnehmung zur Apperception als leere Form bereit lag (I. 39 u. 429). Hierbei wird gedacht: was nicht direkt von außen in die Seele kommt, muß schon drin liegen; entweder kommt eine Vorstellung von außen, oder von innen. dritte Möglichkeit denkt man nicht, daß nämlich aus dem besondern Verhalten gewisser von außen erregter Empfindungen in der Seele selbst etwas Neues entstehen kann, was nicht

So ift es aber nicht, nach Plato sind die Jbeen selbst das absolut Seiende.

unmittelbar in der Wahrnehmung enthalten ist, aber doch lediglich durch die Wechselwirkung der betreffenden Wahr= nehmungen erzeugt wird. Freilich ist dieser Gedanke bei einer so roben Psychologie, als dort meist zu Grunde liegt, nicht zu erwarten. Aber, so fragt vielleicht jemand, was hat bas Christentum mit einer Erkenntnistheorie zu schaffen? Warum ereifert sich die Apologetik für die erwähnte Ansicht? fie für nütlich gilt. Denn erftens bilbet fie einen Gegenfat gegen den Materialismus, welcher die jog. höhern Ideen aus ben Sinneswahrnehmungen ableitet, zweitens weil biese Art ber Erkenntnis, welche Angeborenes voraussett, geschichtlich von den Vertretern einer idealen Weltansicht festgehalten wird, mb brittens, weil man glaubt, diese geschichtliche Verbindung sei eine notwendige, es lasse sich nämlich die Realität der höhern Belt durch die Lehre von den angeborenen Ideen erweisen. Sehen wir zu, wie dies geschieht.

Ru den Begriffen, welchen in der sinnlichen Welt nichts entspricht, gehört vor allem der Gottesbegriff, zumal wenn er unter der Form des Unendlichen gedacht wird. Woher stammt Bekanntlich suchte Des Cartes nachzunun diese Idee? weisen, daß der Begriff des Unendlichen nicht aus dem Endlichen gewonnen werden könne, er beruhe auf keiner bloßen Negation bes Endlichen, sondern fei ein positiver Begriff, welher also nicht aus der Erfahrung stamme, sondern angeboren sein und von Gott selbst herrühren müsse. Hierin erblicken nun viele spekulative Theologen etwas für sie sehr Dienliches. Pfleiderer fragt: wie hat diese unendliche Macht, die das Denken ift, dieses Hinausgehen über die Einzelnheit und End= lickleit, diese in der Erkenntnis des Endlichen als Endlichen hon vollzogene Überwindung der Schranken der Endlichkeit wie hat diese Macht in die Natur eintreten können? Holk= mann lehrt: Begriffe werden durch Unterscheidungen gewonnen; gabe es nun nur Endliches vom Endlichen zu unterscheiben.

Gesett aber die Theorie ware richtig, daß allem, was in unserm Geiste vorhanden ist, ohne daß es nachweislich aus der Sinnenwelt stammt, etwas Objektives in der höhern Welt entspräche. Welche Konsequenzen ergeben sich daraus! Woher stammt benn bann bie Ibee ber heibnischen Götter? neuplatonischen Rirchenväter bleiben hier ber Theorie treu, sie lehren: die Idee und die Verehrung der Götter rührt von Diesen selbst her. Bose Damonen haben bem menschlichen Geiste ihr Bild durch Rontakt aufgeprägt. Ganz im Sinne biefer Lehre schließt daber 3. B. Tatian aus dem Inhalt der Borstellung auf bie Qualität des Borgestellten, nämlich besjenigen, aus bessen Kontakt die Vorstellung herrührt; aus bem schändlichen, sittenlosen Inhalt ber heidnischen Götterlehre folgert er, daß sie von bosen und verdorbenen Geistern herrühren musse.\*) Sollten doch vielleicht die Spiritisten sich nicht geirrt haben, wenn sie z. B. Zeus, sogar Jehova citiert haben? Der Theologe 3. P. Lange schreckt vor diefer Konsequenz nicht zurück, er glaubt fest an bergleichen, selbst an Bampprismus wie ar ben gröbsten Gespenstersput, denn woher sollte sonst die 30er davon stammen. Er glaubt sogar an die Realität der Traum bilder, denn die Seele kann nach ihm nicht schlafen, sie ift immer thätig, "wir schließen Abends biesseits die Augen, um fie mährend der Nacht jenseits im Schoke des All's, ja im Schoke Gottes felbst zu öffnen."\*\*)

Übrigens läßt sich manches zur Erklärung und Entschuldigung für die Anhänglichkeit der spekulativen Theologie an die Psychologie und Erkenntnislehre im Sinne des Neuplatonismus sagen. Erstens huldigen ihr die Kirchenväter ohne Ausnahme, desaleichen ein großer Teil der altprotestantischen Dog-

<sup>\*)</sup> Tatian: Orat. §. S. S. 250; s. ferner z. B. Justin: ap. maj. S. 46; 58; 62; 75. Tertull.: Apol. 22. Augustin: de civit. Dei. II. 24 u. s. w.

<sup>\*\*) 3.</sup> P. Lange: Zur Psychologie in der Theologie. 1874. 38. 284.

natifer.\*) Sobann aber hören sie es von den in ihren dreisen berühmten und gelesenen Philosophen als Ergebnis hilosophischer Untersuchungen nicht anders vortragen.\*\*) Und

\*) 3. B. Queenstebt: notitia dei insita, qua homo deum cogoscit ex principiis secum natis tamquam imaginis divinae ruderibus uibusdam et reliquiis sine discursu et mentis operatione.

\*\*) B. B. J. H. Fichte: Psychologie II. 21: Das Bewußtsein es Menichen icopft nicht nur aus Giner Quelle, fonbern aus zweien. Die Gine die Sinne, die andere flieft bem Geifte von ber überfinnlichen Belt als eigentümlicher Erkenntnisinhalt zu. Es ift bas Berhältnis 1es Geistes zum Urgeist. Das Borhandensein ber Idee eines Unbeingten in unserem Bewußtsein beweist die reale Erifteng bieses Unbe-Dingten (Pfnch. I. 207. II. 120). Ulrici, Leib und Seele II. 433. Berade die Unmöglichkeit, aus gegebenen objektiven Anschauungen, Betrachtungen, Schluffolgerungen die Ibee Gottes herzuleiten wird gum ftartften Beweis für bas Dafein Gottes. Denn ift die Ibee in allgemeiner Berbreitung vorhanden und tann fie gleichwohl aus der Naturanichauung, teiner Belt = und Selbstbetrachtung entsprungen fein, fo bleibt nichts anderes übrig, als anzunehmen, bag fie in ihrer letten Inftanz in einer unmittelbaren Einwirkung Gottes felbst ihren Ursprung habe. Und zwar kann es nur eine gegebene Affektion der Seele sein, in welcher ihr das Dasein Gottes in ähnlicher Weise sich kundgiebt, wie in den Sinnesempfindungen das Dasein äußerer Gegenstände."

Ähnliches bei Trendelenburg: Logische Untersuchungen II. 337: Das Unbedingte und die Joee, und bei Sigwart: Logik II. 600.

Wo eingestanden wird, daß sich bergleichen nicht beweisen läßt, da hilft man sich mit Borwürfen. Plitt (evangel. Glaubenslehre 116) lennt seine Gegner in dieser Beziehung "Berblendet". "Freilich ist es inmöglich, dem Berblendeten, der ein solch unmittelbares Gottesbewußtsein bei sich nicht zu sinden vorgiebt und daher bei andern leugnet oder ils Filtion behandelt, einen zwingenden Beweis zu geben, daß er im Irtum sei."

Man möchte wünschen, daß die Herren einmal Taubstummen Keligionsunterricht zu erteilen hätten. Sie würden balb merken, wie überaus schwer von diesen die Joee Gottes, wie überhaupt des Übersstucken gewonnen wird.

In ganz ber nämlichen Beise argumentiert Schöberlein (bas Krinzip und System der Dogmatik 1881. S. 483 f.) "Die Allgemeinheit 1881 es religiösen Glaubens, woraus des Menschen edelsten Gesinnungen und Thaten entspringen, das sollte seinen Ursprung in Täuschung und Inge haben!"

endlich hat es einen gewissen rhetorischen Klang. Erst spielt man mit ben Worten, bann treiben die Worte ihr Spiel mit Eine andre Wendung giebt man bem Beweise für bas Dasein Gottes aus der thatsächlich vorhandenen Idee desselben, indem die Allgemeinheit des Gottesbegriffes betont und also das alte argumentum e consensu gentium erneuert wird. Es giebt, fagt Delitich, gewisse in allen Religionen nachweisbare Grundzüge des Religiösen, welche als auf Bahrheit beruhend anerkannt werden müssen. Was den consensus gentium für sich hat, muß in der Natur des Menschen als solchen begründet sein.\*) Sollen wir, fährt Luthardt fort, von ber innern Notwendigkeit (Allgemeinheit) aus nicht auf die Wirk lichkeit seines Inhalts außer uns schließen?\*\*) Denn, so sest Rahnis hinzu, die Vernunft giebt fich felbst auf, wenn sie, was sie mit innerer Notwendiakeit fordert, nicht für wirklich hält.\*\*\*) Ober kann ein Mensch von nüchternen Sinnen sich ernstlich getrauen wollen, die ganze Menschheit eines Irrtums in ihrem Bewußtsein zu bezüchtigen? Es giebt keine ewige Lüge, nur die Wahrheit ist ewig. +) Nur diejenige Vorstellung von Gott ift mahr, die der Menschheit allgemein (bas würde eine sehr blaffe Allgemeinheit von Gottheit sein) und not wendig ift, also (!) der Menschheit in der vollen Ausbildung ihres religiösen Bewuftseins entsbricht. (Steht der Feuer anbeter, oder der Molochdiener oder der Bantheist, oder ber

<sup>\*)</sup> Delitich a. a. D. 52.

<sup>\*\*)</sup> Luthardt a. a. D. I. 31. Ahnlich argumentiert er für die Unsterblichkeit. Die Ersahrung zeigt uns die Unsterblichkeit nicht, woher also die Ibee davon, wenn sie nicht wirklich ware? I. 177. So sucht Dorner die Objektivität des Rausalbegriffs zu begründen: Bit können nicht anders, als überall nach Ursachen zu fragen. Demjenigen aber Wahrheit zuzuschreiben, was die Vernunft denken muß, ift wollskommen berechtigt." Dorner a. a. D. 241.

<sup>\*\*\*)</sup> Rahnis: Lutherische Dogmatit 1879. I. 119.

t) Chriftlieb. a. a. D. 154 f.

Chrift oder der Atheist auf der Höhe des religiösen Bewußtsieins?) Diese (welche?) vollkommene Menschheit hat Gott geschaffen d. h. gewollt. Daß die hier vorhandene Gottesidee der Wahrheit entspreche, dafür ist Gott selbst Bürge mit seiner Wahrhaftigkeit; er konnte nicht die Lüge als ein Wort Gottes über ihn selbst in unsere Brust legen... Dieses Denken kann nicht irren.\*)

Allen diesen Versuchen, das Vorhandensein des Glaubens als Vorhandensein bes Geglaubten zu verstehen, oder aus der subjektiven Religion bas Objekt der Religion zu beweisen, liegt bie Zweideutigkeit des Wortes "notwendig" ju Grunde. Es giebt eine subjektive Notwendigkeit eines Schlusses und eine objektive, erstere beruht auf gewissen, sachlich zufälligen, aber psychologisch notwendigen Gedankenverbindungen, die objettive Notwendigkeit eines Schlusses beruht auf der Einsicht in die Unmöglichkeit des Gegenteils. Psychologisch notwendig ist der Frrtum wie die Wahrheit. So ist die Meinung, daß sich die Sonne um die Erde drehe, zunächst notwendig und allgemein, so ist beim Anfang der Spekulation der Monismus in gewisser Weise notwendig, oder doch überaus natürlich. So mag man immerhin die Religion für einen integrierenden Teil des menschlichen Geistes ansehn, die sich darin mit Notwendigkeit überall erzeugt. Indes möge diese Notwendigkeit nun aus der Zuversichtlichkeit des Glaubens oder aus dem allgemeinen Vorbereitetsein geschlossen werden, in jedem Falle

**世間新用品牌自由品牌** 

THE CO. LEWIS CO.

<sup>\*)</sup> Hase: Gnosis. 1869. I. 345. In ähnlicher Weise such Stegslich (im Jahrbuch bes Bereins f. wissenschaftliche Pädagogik IX. 171) aus dem allgemeinen Berbreitetsein des Glaubens auf das Borhandensein des Geglaubten zu schließen. Darauf hat bereits Thrändorf (in den Erläuterungen zu dem betreffenden Jahrbuch 1878 S. 51) besmerkt, daraus lasse sich höchstens schließen, daß in der menschlichen Natur ein Bedürfn is nach Religion vorhanden sei, aber nicht entscheiden, ob dies befriedigt werden könne.

ist ber Schluß auf bas thatsächliche Borhanbensein von gottlichen Wesen übereilt. Fest wie an die Sonne am Mittag glauben namentlich die Naturvölker an ihre Götter. 3. B. der fromme hindu betete: "im Rreis ber Seinen fitt Baruna (Rig-Veda I. 25), ober Agni fete bich auf biefes Gras" (R. V. II. 6), so glaubte er gewiß eben so fest an bie reale Prafenz seines Gottes als an bas Vorhandensein bes Grases; oder wenn er sagt: Ich sah den Allsichtbaren jest, hoch droben sah den Wagen ich (R. V. I. 25), so braucht man noch gar nicht an Hallucinationen zu benken, es soll nur die volle Zuversicht des Glaubens ausgesprochen werden. In Zeiten, wo die subjektive Kritik noch nicht erwacht ist, ift bie Vorstellung von den National= ober Hausgöttern so mit dem eignen Ich der Bölker verbunden, daß fie einen integrierenden Bestandteil berselben ausmacht; die Menschen lassen sich bier in der That für ihre Götter totschlagen; den Bölkern ihr Götter nehmen, ohne zugleich bem entsprechend ben ganzen Gedankenkreis umzustimmen, heißt sie irre machen an sich selbst Mit derselben Zuversicht hat man im Mittelalter an Segen und Gespenster geglaubt. Kann man nun daraus schließen, baß die heidnischen Götter und Gespenster find?

Man wird sagen: nicht die Götter als solche, in ihrer von den Bölkern konkret gedachten Gestalt ergeben sich daraus als real, sondern man darf nur den allgemeinen Glauben an etwas Übernatürliches überhaupt ins Auge fassen. Allein damit lenkt man von der eingeschlagenen Bahn ab, aus der Zuversichtlichkeit des Glaubens ward auf das Borhandensein des Geglaubten geschlossen. Diese Zuversichtlichkeit aber dezieht sich nicht auf ein blasses allgemeines Gottesbild, sondem auf die besondern konkreten Götter; überredet einen gläubigen Heiben, die individuellen Züge aus der Gestalt seines Gottes fallen zu lassen, und er wird überhaupt nicht mehr an ihn glauben, es schwindet die Festigkeit seines Glaubens. Es ver

hält sich hier wie mit den Sinneswahrnehmungen. Ist vom Schauen die Rede, dann hat jeder, der gesehen zu haben glaubt, so viel Recht gehört zu werden als der andre. Eine Religion aber, die nur die allgemeinen Züge aller Religionen enthielt, wäre erstens so unmöglich als ein Familienporträt, welches nur die Familienähnlichseiten wiedergeben sollte ohne alles Individuelle der Familienglieder, und zweitens wenn eine solche möglich wäre, so sehlte ihr das, was hier die Hauptsache ist, nämlich sie ist nie geglaubt worden, die religiöse Zusversicht hat sich nie auf solche bloße Allgemeinheiten bezogen. Also der Schluß von dem Glauben auf das Geglaubte wäre hier gar nicht am Platze.

Indes vielleicht hält man uns entgegen: wir wollen auch mur zunächst den allgemeinen Trieb zur Religion daraus wleiten, die Religion ansehen als eine notwendige, wesentliche Funktion des menschlichen Geistes, als eine Art Instinkt.

Bekanntlich versuchte E. Renan den Monotheismus der semitischen Bölker aus einem diesen Bölkern allgemein innewohnenden Inftinkt zum Monotheismus abzuleiten. Geset, biefe wunderliche Erklärung hätte Recht, es gabe in der That einen solchen Instinkt, welcher mit Notwendigkeit den Glauben an Ginen Gott erzeugte, gesetzt ferner, dieser Instinkt mare allen Menschen eigen. könnte man baraus auf das Vorhandenkin dieses Einen Gottes schließen? Giebt es keine ungestillten Bedürfnisse? Aber so wird man sagen: Bedürfnisse, die wirtlich in der menschlichen Natur begründet sind, können nicht siellos sein; die Ente könnte nicht den Trieb zum Wasser haben, wenn es kein Wasser gabe. Damit nimmt man aber stillschweigend einen ganz neuen Gedanken hinzu, nämlich den an den Ursprung des Instinktes. Woher kommt der Ente der Instinkt zum Wasser? Entweder, sagt man, daher, daß ihre Urahne auf dem Wasser zu leben genötigt war und dann diese so entstandene Neigung vererbte, oder der Schöpfer, der das

Wasser schuf, schuf auch die Ente dassür. Nimmt man einen dieser Gedanken an, dann allerdings folgt aus dem Instinkt der Ente das Dasein des Wassers. Wan wende dies mm auf den Tried zur Religion an. Entweder die Gottesider rührt her von einem wirklichen Schauen Gottes, oder der Schöpfer hat sie dem Menschen eingeprägt, damit er ihn suche. In beiden Fällen aber setzt man bereits voraus, was erst dewiesen werden soll, nämlich das Vorhandensein Gottes; es liegt hier, wie St. Will bemerkt, eine petitio principii vor, die sich selbst auf nichts stützt als auf den Glauben, daß der menschliche Geist von einem Gotte erschaffen sei, der seine Geschöpfe nicht betrügen,\*) der also der Seele keine leeren, ziellosen Triebe instinguiert haben werde.

Gegen diesen Trugschluß des argumentum e consensu gentium bemerkt auch Köstlin: Wie soll sich die ausnahmslose Allgemeinheit der Gottesidee konstatieren lassen? Aber auch diese zugegeben: wird nicht ein weiterer Fortschritt die Menschen über den Glauben an Gott hinausführen? Ist nicht die Stuse, auf welcher sie Götter und Einen Gott über sich seizen, nur eine vorübergehende, wenn auch noch so lange währende Zwischenstuse ihrer noch unendlich weit aussehenden Entwickelung? Wird nicht die Erkenntnis einzelner denkender Geister, nach welchen der Gott über uns nur eine Projektion unseres eigenen Innern ist, künftig noch Eigentum der Wensch

<sup>\*)</sup> Mill a. a. D. 131. Dasselbe gilt gegen Jürgen Bons Meyer (Philosophische Zeitfragen 1874. S. 423.) Aus dem Denken, Jühlen, Bollen des Menschen wird hier auf ein Urbenken u. s. w. 96 schlossen und gesagt: "Da die Keime zu diesem ihrer Natur entsprechen den Glauben in die Seele gelegt sind, darum muß er zur Bahrheit führen und kann nicht auf Selbsttäuschung abzielen." Dazu bemerkt Steinthal (Zeitschrift für Bölkerpsphologie u. s. w. VIII. 272): Die Keime zum Gottesglauben liegen im Menschen, wie tausend Keime zu Irrtümern, sie liegen in der Seele, sind sie etwa von einem bewußten Schöpfer in sie absichtsvoll und zweckmäßig gelegt?

eit werben und der Glaube an einen Gott sich als ähnliche flussion darstellen, wie der Glaube an einen über die Erde usgespannten Himmel, welcher der Wohnsitz Gottes und der bötter sein sollte?\*) Ia man darf dreist fragen, ist nicht auf Uen Wissensgebieten der Irrtum zunächst allgemeiner als die Bahrheit?

Über das Einschmeichelnde des argumentum e consensu entium fagt Thilo: "Die Meinung bes Aristoteles, daß uf die Ansichten der Erfahrenen und Weisen Gewicht gelegt erben muffe, die schon bei ben Stoitern sich babin erweitert latte, daß die Übereinstimmung aller ein Kennzeichen der Bahrheit sei, soll hier ihre Begründung darin finden, daß die teime der richtigen Erkenntnis und des sittlichen Handelns chon in der menschlichen Natur angelegt sind, man also nur ver Natur zu folgen braucht, um zur Wahrheit zu gelangen. - Es ist dies die leichteste Manier, seine Überzeugungen zu bewahrheiten, denn man überhebt sich der Mühe alles weitern Beweises. Liegt es in unserer Natur, so zu benken, bann muffen wir so benken. Es ist zugleich die sich am leichtesten einschmeichelnde Manier; denn darin liegt der Beweiß der ursprünglichen Güte und Erhabenheit unserer Natur, daß sie mit solchen vortrefflichen Anlagen ausgerüstet worden ist. Es ist aber auch die gedankenloseste Manier; denn man überhebt sich gänzlich der Frage, worin solche Anlagen und Keime eigentlich bestehen, und wie es möglich ist, sich solche ursprünglice Ausruftung zu denken. Gben diese Ansicht ist daher das hauptfächlichste Zeichen der Trägheit des Denkens und der Unaufgelegtheit zu aller spekulativen Forschung. Die neuere Philosophie, welche diese Meinung als ein altes Erbstück aufgenommen hat, ist dadurch vorzüglich in ihrem Fortgange aufgehalten und hat lange Reit gebraucht, um dieses Hindernis

<sup>\*)</sup> Theologische Studien und Rrititen. 1867. 101.

wissenschaftlicher Einsicht zu überwinden."\*) Für die Theologie ist, wie wir gesehen haben, der Zeitpunkt der Ueberwindung noch nicht gekommen.

Wir haben Ebrard lange außer acht gelassen, um einigermaßen im Zusammenhange und nach den Konsequenzen die von ihm gehegte Erkenntnistheorie darzustellen. Dieselbe lätt sich als einen doppelten Sensualismus bezeichnen, die Seele ist darnach ein doppelter Spiegel, einmal für die irdische Welt durch das Medium der Sinne, und zum andern für die übersimnliche Welt durch das Medium der Bernunft oder der augedorenen Ideen. Wir werden später dei Dorner, Frank und Ritschl noch einmal darauf zurücksommen müssen. Setztehren wir zurück zu Ebrard und fragen, was leistet seine Theorie in Bezug auf die Erkenntnis der Natur?

Ebrard erkennt, daß uns zunächst nichts als unsen eigenen inneren geiftigen Buftanbe gegeben find. Aber biefe Thatsache brückt er nicht richtig aus, wenn er sagt: was wir wahrnehmen, find Wirkungen. Wir sehen, hören und fühlen nicht die Objette, sondern Wirkungen, die von außen auf unseren Nervenapparat ergehen und gewisse Empfindungen hiermit in uns erregen (101, 107, 26). Hier ist eine doppelte Erschleichung zu bemerken, erstens daß das Wahrgenommene in und als eine Wirkung und zweitens als eine Wirkung von außen wahrgenommen werden foll. Gegeben find uns mr die Empfindungen refp. beren Komplege. Db etwas eine Wirkung ist, ober nicht, läßt sich gar nicht wahrnehmen Der Zusammenhang zwischen Ursache und Wirkung ist niemals rein empirisch festzustellen. Ginem Greignis läßt sich niemals durch bloke Wahrnehmung ansehen, ob es eine Wirkung ober ob es nicht vielleicht ursachlos entstanden, also keine Wirkung

<sup>\*)</sup> Thilo: Rurze pragmatische Geschichte ber Philosophie. 1880. I. 304.

n strengen Sinne ist. Um dies entscheiben, also um jedes Eranis als eine Wirkung betrachten zu können, muß erst festeftellt sein, daß es überhaupt tein absolutes Werben, also in Geschehen ohne Ursache geben kann, sondern jedes Gehehen seine Ursache haben muß. Nun könnte man wohl enten, das verstehe sich von selbst, und allerbings versteht 3 sich im Bereich der exakten Forschung von felbst. brard läßt sich hierher nicht rechnen, benn er statuiert das bsolute Werben, indem er z. B. Kräfte ohne Substrat, also ine Ursache annimmt. Und auch sonst fällt er oft in die Borftellung des absoluten Werdens zurück. Wo nun dies. enn auch nur als möglich im Begriff, zugelassen wird, da t nirgends eine Garantie gegeben, ob nicht die Empfindungen . f. w. überhaupt die geistigen Zustände absolut d. h. ursach= os entstanden, also keine Wirkungen sind.

Die zweite Erschleichung besteht barin, daß jene Wirkungen ofort auf äußere Urfachen bezogen werden. Warum nicht uf innere? Ebrard meint dies freilich erläutert zu haben: Bom Nicht-Ich, fagt er 107, von den Objekten weiß ich nur, af nicht ich es felbst bin, der sie mir zum Inhalt meiner Bahrnehmung gegeben hat, daß sie vielmehr seiende Kräfte in em Sinne sind, daß ihnen ein von meinem Sein und Willen mabhängiges Sein allerdings zugeschrieben werben muß." Das Lettere weiß ich aber nicht unmittelbar; nur dies weiß ich, daß ich mir die sinnlichen Empfindungen nicht willfürlich geben, nicht beliebig ändern kann, sondern daß ich in meiner Anschauung an sie nach Inhalt und Form gebunden bin. Diese Thatsache hat noch niemand geleugnet, auch Fichte nicht. Aber gegen den Idealismus ist damit gar nichts gesagt. Allerdings nicht das Ich, wie es mir gegeben ist, das empirische Ich, ist die Urfache ber Empfindungen, sondern das reine Ich, dieser unbewußte Hintergrund und Mutterschoß bes empirischen Ich. Dasselbe produciert notwendig und unserm empirischen Ich

unbewußt im absoluten Werben aus sich selbst heraus das empirische Ich mit seinen empirisch gegebenen Merkmalen, wozu eben auch die Empfindungen gehören. So etwa Richte.\*) Und ebenso würde Leibnig, verwerfend jede äußere Ursache, sagen, die Seelenmonas produciert nicht willfürlich, sondem unbewuft, einem innern Zwange folgend, aus eignem innern Fond die einzelnen geiftigen Zustände, darunter einige mit dem Scheine bes Bon-augen-kommens. Fichtes absolutes Berben und Leibnizens Theorie der rein inneren Urfachen muffen also erst begrifflich widerlegt sein, ehe von den gegebenen Empfindungen auf äußere Ursachen geschlossen werben kann; zumal da Ebrard sonst viel von unbewußt wirkenden Kräften ber Seele zu erzählen weiß. Dieselbe soll nämlich nicht allein alle Kategorien, ja einen Thous der ganzen Welt in sich tragen, sondern auch und zwar ganz unbewußt den Leib mit all seinen wunderbaren Ginrichtungen aufbauen; die Seele benkt bemnach nicht bloß unbewußt, sie realisiert auch ihre Gedanken unbewußt und zwar mit einer Kunstfertigkeit und Intelligenz, welche sie im bewußten Rustande nicht von ferne besitzt und erst sehr allmählich und unvollkommen auf wissenschaftlichem Wege, in der Anatomie und Physiologie, sich aneignet. Wenn dies alles unbewußt von der Seele gethan werden kann, wäre es dam

<sup>\*)</sup> Man hat festzuhalten, daß Fichte unter dem reinen Ich, welches aus sich die Borstellungen der uns als real gegebenen Welt produciert, nicht das empirische Selbstbewußtsein oder unser empirische Ich versteht. Des reinen Ich als solchen ist sich der Mensch so wenig bewußt, daß die meisten Menschen sogar leichter dahin zu bringen sein würden, sich für ein Stück Lava im Monde, als für ein Ich zu halten. Daher sind auch alle Thätigkeiten des reinen Ich nicht Thätigkeiten, deren sich unser empirisches Ich bewußt wäre oder welche letzteres gar willkurlich vornehmen und unterlassen könnte. Wir nach unserm empirischen Ich siehen zich sind vielmehr ganz und gar an die Produkte des reinen Ich uns zeigt, indem es sie schaftt. Ja das empirische Ich ist selbst erk eine Setzung des reinen Ich.

nicht möglich, daß sie auch die einfachen Empfindungsqualitäten aus sich heraus erzeugt, deren Verknüpfung ja ohnehin ihr Werk sein soll, da die Seelenmonas alle Kategorien undewußt in sich trägt und undewußt nach ihnen verfährt (50). "Das Ich selbst ist die Lebensmonas, die den Lebensprozeß ihres Leibes bewirkt und regiert. Daß das Ich sich hierbei seiner Lebensmonas-Wirkungen auf die vitalen Funktionen nicht bewußt ist, macht gar keine Schwierigkeit" (120). Aber wenn das Ich undewußt auf die sensitiven Funktionen wirkt und dadurch Empfindungen bewirkt, macht das größere Schwierigkeit? Wenn das eine zugelassen wird, so kann die andere weit einfachere Thätigkeit schwerlich als unmöglich bezeichnet werden.

Sier konnte nun Chrard einwenden, die Rraft, auf die vitalen Funktionen zu wirken, hat die Seele nicht von sich selbst, sondern sie ist ihr vom Schöpfer gegeben. Die andre aber, auf die sensitiven Funktionen zu wirken, ist ihr nicht ver-Aber woher kann er das wissen? Trug sich nicht Des Cartes mit der Furcht vor einem summus deceptor, der den menschlichen Verftand so eingerichtet haben könnte, daß er z. B. glaubte, etwas Außeres wahrzunehmen, aber gleichwohl sich dabei täuschte? Überhaupt ist Ebrard sehr im Frrtum, wenn er meint, "nach bem Borgange von Baaber, Schelling und Segel den Idealismus Richtes überwunden zu haben" (107). Das ist nach diesen Systemen gar nicht möglich: wo in irgend einer Weise das absolute Werden angenommen wird, bleibt auch immer der Gedanke möglich: bas Ich produciere unbewußt aus sich heraus seinen ganzen empi= rifch gegebenen Inhalt. Darum erflärt auch Schopenhauer, befangen im absoluten Werben, den Idealismus für eine uneinnehmbare Festung.\*)

<sup>\*)</sup> Dies icheint auch sonft anerkannt zu werben, so beißt es z. B. bei Bogt: Fundamentalbogmatik. 1874. 233: "absolut gewiß kann dem Menschen nur Gins sein, nämlich daß er ist, weil er sich eben seiner

Geben wir nun ein auf ben weitern Gebanken Ebrards, von der Wirkung, d. h. von den Empfindungen auf deren Utfachen, also auf äußere Kräfte zu schließen. Ebrard hebt es sehr oft hervor, daß er nicht auf äußere Stoffe, sondern allein auf Kräfte schließe. Das versteht sich nun freilich von selbst, benn ber Stoff als solcher, selbst wo er als Träger ber Kraft angesehen wird, kann niemals sinnlich wahrgenommen werden. Bas wir empfinden, kann immer nur Folge ber Kraft bieses Stoffes fein. Ebrard thut sich auf biese feine Expositionen viel zu gute, für zwei Paragraphen wählt er bavon die Überschriften. §. 61: Wir nehmen nicht Dinge, sonbern nur Bir kungen wahr, und §. 62: Es giebt keine Materie. ja längst anerkannt und deutsche wie französische Physiker haben wiederholt auseinander geset, daß der Stoff selbst, wenn er auch vorhanden ist, nie als solcher gegeben sein kam. Auch die Grundbegriffe und Rechnungen der Mechanik laffen sich ohne weiteres bei der Hypothese, daß das sogenannte Atom weiter nichts als ein centrum activitatis sei, festhalten. Der

hewußt ist. . . . Die Brüde von unsern Vorstellungen zur Außenwelt tann nicht durch jene selbst oder deren Verknüpfung geschlagen werden, da sie ja nicht auf diesem Wege über sich hinaus kommen." Das lettere ist nicht richtig. Die Brüde zur Außenwelt liegt in der Einsicht, daß zur Entstehung von Empsindungen überhaupt zum Geschehen mindestens zwei, also mehrere Wesen vorhanden sein müssen, weil absolutes Werden unmöglich ist. Diese Einsicht ist nicht eine subjektive, sondern objektive.

In ähnlichem Sinne, wie Bogt, spricht Horwicz: Psychologische Analhsen. 517: "es giebt auch andre Dinge (als das Dasein Gottes), welche wir nicht in aller Strenge beweisen können, und die wir doch glauben müssen, z. B. die Realität des Raumes, der Zeit und der Außenwelt."

Desgleichen J. B. Meyer: Philosoph. Zeitfragen. 1874. 428: "Unser Wissen von der Außenwelt beruht auf dem Glauben an die Aussagen unserer Sinne, unser Wissen vom eigenen Ich beruht auf dem Glauben an die Aussagen unseres Bewußtseins."

mathematischen Physik genügen allenfalls Kraftvunkte, bei benen man von dem Substrat ganz absehen kann. Das Substrat als solches, als reales Wesen kommt hierbei gar nicht in Betracht, dieses hat hier keine andre Bedeutung, als einen Bunkt, Ort anzugeben, von wo aus die Kräfte gehn; darum genügt es der Statik und Mechanik statt wirklicher Wesen nur centra activitatis anzunehmen, die umgeben sind von einer sphaera activitatis. Dies reicht zur nächsten Erklärung ber physikalischen Phänomene aus. Aber etwas ganz anderes ist es, zu fragen, sind nun auch biese Kräfte und beren Berhält= nisse das eigentliche Wesen, das Seiende selbst, welches als Lettes den Erscheinungen zu Grunde liegt? Kann man bei bloßen Kräften stehen bleiben, fordert das Gegebene nicht unabweisbar etwas Seiendes, bei welchem es fein Bewenden haben muß? Das können bloße Kräfte, die ja felbst nur ein Geschehen sind, nicht sein, sondern der metaphysische Gedankengang forbert unbedingt die Annahme von absolut Seienden. benen die Kräfte zukommen, von Wesen, die unter Umständen Aräfte äußern können.\*) In diesem Schlusse auf reale Wesen, als die Urfachen der Kräfte selbst, sieht nun Ebrard weiter nichts als Bequemlichkeit und Trägheit im Denken, welche eben nach der Gewohnheit des gemeinen Mannes da etwas Reales ober Seiendes sieht, wo etwas Wahrnehmbares gegeben ift. Eine solche Trägheit mag bei vielen vorhanden und bei vielen der Grund sein, warum sie ohne weiteres Materie annehmen, ober die letzten Elemente berselben wieder behaftet denken mit den Eigenschaften oder Kräften der sinnlich wahrnehmbaren Materie. Aber in Wahrheit liegt hier berfelbe Schluß zu Grunde wie oben: warum beruhigt man sich nicht bei dem bloßen Gegeben= sein des innern Geschehens, den Empfindungen? Warum nimmt

<sup>\*)</sup> D. Flügel: Die Probleme ber Philosophie und ihre Lösungen. 1876. 53 ff.

man zu diesen als zu einem Geschehen ober zu Wirkungen Kräfte als deren Ursachen hinzu? Weil es ein Widerspruch, eine Unmöglichkeit ist, das Werden absolut, oder das Geschehen Nun weiter: was ist denn eine ohne Urfache zu benken. Rraft? Ist sie nicht auch ein Geschehen? Bedarf sie nicht auch der Ursache? Sagt Ebrard boch selbst 317: "das Wirkende ruft nicht immer Wirkungen hervor, sondern nur unter Bedingungen. Ein Etwas, was aber nur unter Bedingungen wirksam wird, nennt man eine Kraft. Die ruhende Kraft wird unter Umftanben gur aktuellen. Stoff hat entweder keinen Sinn ober ben Sinn einer feienden Rraft." Gine ruhende Kraft aber ift ein Widerspruch, ist so viel als eine fraftlose Kraft, eine Kraft, die nicht wirkt, ist eine Ursache, die nichts verursacht. Einen andern Sinn hat bei Ebrard bas Wort Kraft nicht, als lediglich Urfache und zwar der simlichen Wahrnehmungen zu sein. Allein indem er von seiender Rraft ober ruhender Kraft spricht, zeigt sich schon das Streben, ienen Wideribruch zu vermeiden, nämlich durch die Annahme von Etwas, was nur unter Umständen ober unter Bedingungen sich als Kraft äußert, also von Etwas, dem das Wirken nur zufällig ist, was aber auch dann, wenn jene Umstände ober Bedingungen nicht vorhanden sind, also wenn es nicht wirk, Mag er dies, was man gewöhnlich bas Seiende doch ist. nennt, als ruhende oder kraftlose Kraft bezeichnen, um das Wort sei kein Streit, die Sache scheint er hiernach zuzugeben, daß nämlich die letten Ursachen für das Geschehen, welches gegeben ist, in Etwas (Elementen) gesucht werden muß, welches nicht ursprünglich oder ursachlos Kraft ist, sondern nur unter Bedingungen zur wirkenden Kraft wird. Darum erklärt auch Frank, welcher, so lange er im allgemeinen von der Methode der Forschung redet, nicht selten das Richtige trifft: "Jebe Rraft sett ein Wesen voraus, von dem sie ausgeht, es wäre ein Widerspruch, eine absolute und unbedingt wirkende Krast

zu setzen, welche doch in sich selbst wiederum durch anderes außer ihr und nicht bloß durch sich felbst bedingt wäre. Real= prinzip des Werdens ist das absolute Wesen, "\*) worunter er allerdings ohne weiteres Gott, die Naturforschung aber die letten Elemente ber Natur versteht. Desgleichen können wir uns die Worte Röftlins aneignen: "reale Kräfte sind nur benkbar als Kräfte eines [ober mehrerer] Realen, dem sie zu= gehören."\*\*) In dieser Beziehung ist auch der Ginsat des sogenannten kosmologischen Beweises richtig, der das Relative auf bas Absolute, bas Werben auf bas Sein, die Rraft auf bas Wesen zurückführt. Der Frrtum liegt alsbann nur barin, baß er dieses Seiende als Gins ober gar als Gott auffaßt. Runachst wird man vielmehr auf mehrere Seiende, Atome, Monaden geführt, die eben sich gegenseitig zu Kraftäußerungen bestimmen und so die Ursachen der gegebenen Erscheinungen werden.

Ebrard macht indes nicht Ernst mit der Annahme von seienden Kräften, er denkt sich darunter nichts Seiendes, sons dern immer nur Wirkendes. Er stellt sich darum das Vershältnis von Kraft und Stoff ganz salsch vor, wenn er den Stoff oder das Seiende als "ein abstraktes, wirkungs» und eigenschaftsloses Sein denkt, was hinter den Kräften stecke, und dem der Kräftesomplex als etwas Nichtsseiendes wie einem Haubenstocke angehängt wäre" (103). So ist es nicht. Denn erstens sind die Kräfte nicht das Nichtsseiende, sondern das relativ Seiende, nämlich das, was thätig ist unter gewissen Bedingungen, zum andern: wenn das Seiende ursprünglich eigenschaftslos gesetzt wird, so heißt dies soviel, das Seiende hat nicht ursprüngliche oder ursachlose Eigenschaften d. h. Kräfte, es kann aber diese und damit Eigenschaften also Beziehungen

٠

<sup>\*)</sup> Frant: Syftem ber driftlichen Bahrheit. I. 1878. 108.

<sup>\*\*)</sup> Theolog. Stub. u. Rrit. 1876. S. 27.

zu uns und andern Wesen unter gewissen Bedingungen gewinnen. Drittens steht das Seiende nicht hinter den Kräften, die Kraft ist nicht etwas, was nur äußerlich hinzukame, sie ist nicht zu trennen von dem Seienden ober bem Stoffe, sondern ber Stoff selbst, ganz wie er ist, kann unter Umständen sich als Kraft äußern, ohne boch aufzuhören zu sein. Die Umstände, unter benen bies geschieht, find einmal ber qualitative Gegensat ber realen Wesen und zum andern das Zusammen, die unmittelbare Berührung zweier ober mehrerer qualitativ einander ent-Doch davon später ausführlicher bei gegengesetter Befen. ben Grundzügen der realistischen Metaphysik. Für jett ge nügt es, festzuhalten: die letzten realen Elemente, welche ber wechselnden Vielheit der Erscheinungen als Grundlage bienen, find nicht etwas (sog. Schemen) hinter bem Gegebenen, sondern die letzten, nicht weiter zerlegbaren, qualitativ bestimmten Elemente, durch deren Thätigkeit alle Erscheinungen der Sinnenwelt (also die Eigenschaften und Kräfte) bedingt sind. Erscheinungswelt hat außer ben Elementen feine felbständige Existenz, gleichwohl wird ihr die Existenz überhaupt, nämlich die bedingte oder relative Existenz nicht abgesprochen, obwohl fie nicht in bem Sinne Realität hat, als die letten alles bedingenden Elemente.

Ebrard bleibt zunächst bei der Annahme von bloßen Kräften, Kräftekomplexen oder Dynamiden als den Ursachen der sinnlichen Erscheinungen stehen. Doch sind dies nach ihm nicht die letzten Ursachen, "denn diese Komplexe haben ja keine Dauer, sondern sind in unaufhörlicher Auflösung und Neuverbindung und Umwandlung begriffen" (108). Hier folgt er dem richtigen Grundsatze, daß das Wandelbare nicht das absolut Seiende sein kann, dieses vielmehr an sich als unveränderlich und unwandelbar gedacht werden müsse. Allein er bezieht diese Wandelbarkeit nicht allein auf den Komplex von Kräften, welcher sich als solcher in seine einzelnen Kräfte auflösen kann,

die sich dann zu einem neuen Komplex vereinigen können, sonbern er bezieht die Wandelbarkeit auch auf die einfachen Kräfte selbst, abgesehen von ihrer Verbindung. "Nicht einmal von den Kräften, deren Komplexe wir als körperliche Atome zu bezeichnen pflegen, wissen wir mit Sicherheit, ob sie unverlierbar und unverwandelt fortbestehen; entweder ein Verlust ober eine Verwandelung muß vielmehr angenommen werden" (109). Worin dieses "Muß" begründet ist, wird freilich nicht näher bestimmt, doch foll wohl folgendes Rasonnement eine Art Begründung enthalten, welches fich freilich nicht auf die einfache, einzelne Kraft, sondern auf einen Kräftekomplex be-"Unter benjenigen Rräften, beren Romplex wir Gifen nennen, befindet sich auch die magnetische Anziehung. bindet sich nun dieser Kräftekomplex Gisen mit dem Kräftetomplex Schwefel, so entsteht der Kräftekomplex Schwefeleisen, in welchem die Kraft der magnetischen Anziehung nicht mehr vorhanden ift. Ob diese schlechthin verloren gegangen, ob sie sich in eine andere Kraft umgewandelt habe; in beiden Fällen ist durch diese Thatsache der Beweis geliefert, daß der Sat: kein Atom der Materie gehe je verloren, grundfalsch ist" (108). Diefer Beweis ift allerdings fehr wohlfeil; ebenso kann man 2. B. fagen: zum Begriff Baffer gehört die Eigenschaft, tropfbarflüssig zu sein, folglich hat das Wasser als Gis seine Natur umgewandelt. Warum wird benn nicht erwähnt, daß sich bas Schwefeleisen wieder zerlegen lasse und daß jede Dynamide wieder behaftet mit ihren alten Eigenschaften ausscheidet, diese also streng genommen weder verloren noch verwandelt sind? Und warum ist benn zur Beraubung der magnetischen Kraft die Anwesenheit des Schwefels nötig? Von einer absolut freiwilligen Umwandlung oder gar einem Berluft der betreffenden Kraft kann doch nicht die Rede sein, wenn zu deren Unterdrückung die Amwesenheit, d. h. die Einwirkung einer andern Kraft erforderlich ist. Die scheinbar verschwundene Kraft ist nur, wie

man zu sagen pflegt, latent geworben. Daß sie noch vorhanden und zwar in ungebrochner Stärke vorhanden ist, zeigt sich darin, daß eben, sie zu binden, eine andre Kraft nötig ist, welche verhindert, daß der Effekt eintrete, welcher sosort eintritt, sobald und soweit die bindende Kraft fortfällt. War denn dem Verfasser, als er obige Exposition schrieb, nicht die Desinition einer chemischen Verdindung gegenwärtig, die als solche andere Eigenschaften zeigt, als die einzelnen Stoffe haben, welche die Verbindung bilden, daß aber doch diese Stoffe unverändert wieder ausscheiden können. Dies könnte natürlich nicht stattsinden, wenn eine wesenkliche Umwandlung vor sich gegangen wäre.

Dem ganzen Käsonnement liegt außerbem der Irrtum zu Grunde, als zeigte uns die sinnliche Erfahrung das wahre Wesen der Dinge, als nähmen wir unmittelbar wahr, was die Dinge oder deren Kräfte sind, und als verwandelten sich diese selbst, wenn der Eindruck, den sie auf uns unter andern Bedingungen machen, ein anderer ist. Unsere Wahrnehmungen beruhen ja selbst nur auf einem Verhalten der Dinge oder Kräfte zu uns oder von uns zu den Dingen; ändern sich die äußern Bedingungen, unter denen jene auf uns wirken, so muß auch der Esset, nämlich unsere Wahrnehmung, eine andere sein.

Ebrard meint nun bewiesen zu haben, daß die Krast wandelbar sei und also nicht das Lette sein könne. Als dieses gilt ihm vielmehr das Geset; "Nur die Gesete, nach welchen sich jene Kräfte zu Körpern komplizieren, kombinieren, wieder trennen und sich dabei umwandeln, und nach welchen sie auf andere Körper, d. h. Kräftekompleze, z. B. unsere Sinnesorgame einwirken — nur diese Gesete sind. Ihnen können wir mit voller Sicherheit, ihnen müssen wir Existenz zuschreiben" (109). Was mag denn hier unter Geset verstanden werden? Iedenfalls das nicht, was man in der Wissenschaft darunter versteht. Was soll ein Geset sein, das reale Existenz nicht nur hat,

sondern solche erzeugt, indem es erst die Körper sett, welche ihm gehorchen follen? Gefet ift ein Begriff, abstrahiert aus bem gleichförmigen Verhalten gewisser Körper ober Kräftekomplexe unter bestimmten Bedingungen. Das Gesetz selbst ist nichts Reales, es bezieht sich aber auf etwas Reales und eben aus ber Restigkeit, ber Ronftang ber Gesetze schlieft man auf die Konstanz oder Unwandelbarkeit der Dinge und ihrer Kräfte. Daraus, daß die Körper in einer überall konftanten Beise fallen. schliekt man, daß konstante Ursachen zu diesen Erscheinungen vorhanden sein müssen, aus diesen Erscheinungen abstrahiert man das Fallgesetz. Aber es heißt die Sache auf den Ropf ftellen, zu benken, als das Prius der Bedingungen bestehe das Fallgesetz für sich, und nun müßten sich die Körper nolens volens barnach richten. Im abgekurzten Sprechen fagt man wohl: die Brechung des Lichtes geschieht nach bestimmten Gefeten, ober ber Körper fällt, weil das Befet ber Gravitation allgemein wirkt. Aber es wäre doch ganz falsch, sich die Gesetze als eine reale Kraft oder Ursache vorzustellen, außer den Rörpern vorhanden, darüber schwebend, sie zu gewissen Bewegungen nötigend. Dies gilt nicht einmal für die Gesetze auf moralischem Gebiete. Despoten, Doktrinäre und Schwärmer entwerfen wohl a priori eine Gesetzgebung und versuchen nach dieser Schablone zu regieren und die Unterthanen darunter zu beugen, sie müffen aber meift balb genug die Erfahrung machen, daß die Menschen sich nicht nach beliebig ge= machten, ihnen oktropierten Gesetzen richten. Die Gesetze wirken nicht einmal hier als Urfache. "Es ist schon unpassend, wenn ein Staatsmann von Gesetzen und von der Herrschaft ber Gesetze redet, ohne zu überlegen, welche denn die Versonen seien, denen Lust und Macht innewohne, die Gesetze zu befolgen und zu schützen. Gesetze sind ein reines Nichts, ohne ben Willen, ber sie in Ausübung bringt und erhalt. Es ift aber noch unpassender, von Naturgesetzen etwas zu erwarten

ohne Voraussetzung einer festen, sich durchaus gleich bleibenden Natur der Dinge. Sich felbst gleich und unwandelbar nuf zuerst Etwas sein. Wo Nichts ist, ba wird auch Nichts. In dem Beharrlichen hat die Festigkeit der Gesetze den Grund ihrer Notwendigkeit. Weil es ein solches und kein anderes ift, darum wird der Wechsel von solchen und keinen andern Gesetzen we giert."\*) Säbe es nicht gewisse konstante Grundbedingungen der natürlichen Ereignisse, so würde von einer konstanten Art und Weise des Geschehens, d. h. von festen Naturgesetzen, nicht die Rede sein können. Diese Gesetze sind nichts ohne die Dinge selbst, deren von ihrer Natur (Qualität) abhängiges Verhalten zu einander sich eben in den Gesetzen auf eine bestimmte Beife ausspricht.\*\*) Die Gesetze als solche find ein Abstraktum und bavon sagt der Verfasser 179 ganz richtig: "es widerstreitet der Logik und dem Kaufalitätsgesetz, ein Abstraktum als ein Wirkendes anzusehn."

Aber Cbrard versteht ja auch unter Gesetz nicht das, was man sonst in der Wissenschaft darunter denkt. Er solgt einem eigenen, selbsterwählten Sprachgebrauch und meint darunter eine reelle wirkende Kraft, z. B.: "das organische Werdegesetz ist ein solches Agens, was die organischen Prozesse eine leitet und ordnet, die dafür nötigen Clemente und Bedingungen in der richtigen Ordnung herbeischafft (116), ja 318 bezeichnet er das Gesetz als etwas außer (praeter) dem Stoffe, als etwas Allgemeines, außer den einzelnen Atomen, was ihr gegenseitiges Verhalten bestimmt." Wenn dies nur einigermaßen ernst genommen wird, so befindet man sich mitten in dem alten vulgären Dualismus, der Stoff und Kraft tremt, jenen als eine träge Masse ansieht, welche erst durch die Kraft (hier Gesetz genannt) in Bewegung und Thätigkeit gesetzt wird;

<sup>\*)</sup> Berbart: Werte. II. 184.

<sup>\*\*)</sup> Cornelius: Über die Bebeutung des Kausalpringips in ber Naturwissenschaft. 1867. S. 22.

3 um nichts besser ist, als wenn man die Natur mit Orga-1, Najaden u. s. w. bevölkerte.

Ebrard hat nie auf Fechner hingewiesen, vielleicht freut ihn, zu hören, daß er in dieser Beziehung ziemlich genau t der einen aber nichts weniger als exakten Seite der Atomen= re Fechner's zusammentrifft. Auch biefer sieht bas Gefet 3 das Reale der Welt an; die Atome find nach ihm tote, wirksame, von geometrischen Punkten kaum zu unterscheidende esen. die der von ihm angenommenen Kraft nur als Angriffs= ntte bienen. Seine Ansicht über ben Zusammenhang zwischen aft und Stoff ift baber, wie die Ebrards, wesentlich buatisch. Freilich wollen beide dies nicht Wort haben, indes es t ziemlich genau von beiden, wenn man das Wort Kraft t Gesetz vertauscht, was Fechner abweisend sagt: manche Uen sich die verschiedenen Kräfte, wie Gravitationskraft, Rosionstraft, magnetische und elettrische Kraft, sozusagen als bständige mythologische Wesen vor, welche aus einem ideellen eiche in die Körperwelt eingreifen und nach einer spezifisch nftanten Gigentumlichkeit die Verhältnisse in diesem ober jenem nen besonders unterthanen Gebiete bes Geschehens abanbern id neue Verhältnisse darin hervorrufen."\*)

"Wythologische Wesen, ibeelles Reich." Das paßt genau 1f Ebrard. Das Gesetz ist ihm nicht allein das Reale, es t auch schon an sich ein geistiges Ding und deutet auf einen istigen Urheber. "Ein Gesetz ist etwas geistiges, weil ein Ugemein Giltiges, eine Vielheit unter eine Einheit Befassenses" (109). Also auch im Lager der positiven Monisten dies be Verallgemeinerung des Begriffs Geist, wie in dem der egativen: Geist — Einheit in der Vielheit.\*\*) Dieselbe falsche

<sup>\*)</sup> Fechner: Über die phyfikalische und philosophische Atomenlehre 364. S. 127; vgl. dazu die Recension in Zeitschrift für exakte Philosophie. V. 398 ff.

<sup>\*\*)</sup> Diefe Gleichsetzung von Geift und absolutem Werben liegt auch Blügel, Die spetulative Theologie. 12

Umkehrung, weil Beift allerdings im gewissen Sinne eine Einheit in der Vielheit ist, darum soll alles, was eine Einheit in der Bielheit, jedes Ding 3. B. mit mehrern Merkmalen Geist sein. Der andere Grund, warum das Gesetz etwas Geistiges sein soll, wird barin gefunden, daß es auf einen Gesetzgeber deute und so zur Anerkennung eines geistigen Ge bietes, ja eines geistigen Urhebers nötige (318). Der Schlich vom Naturgesetz auf einen Gesetzgeber ist in der Apologetif fehr beliebt, auch Chriftlieb läßt sich 3. B. von diefer schein baren Bündigkeit, die freilich lediglich in den Worten und der badurch erweckten Ideenassociation liegt, verführen, ganz all gemein zu fagen: jebes Naturgeset fett einen Seter voraus.\*) Indessen dokumentiert man damit aufs neue seine völlige Umbekanntschaft mit dem, was die Wissenschaft ein Naturges nennt, indem man eben das Gesetz als etwas Selbständiges ansieht, welches nach Belieben dem Stoffe oktropiert wird und so allerdings einen forbert, ber bem Stoffe bas Geset ant zwingt. So ist es aber nicht. Die Naturgesetze sind nicht als der Ausdruck der konstanten Notwendigkeit, daß unter der selben Bedingungen auch immer das nämliche geschehen muffe. Dag bies geschieht und daß es so geschieht, wie es geschieht, davon ift das Gesetz nicht die Ursache, das liegt vielmehr in der besondern Natur der Wesen und ihrer Kräfte und der sonstigen Umstände ihres Wechselwirkens. Darum ist jedes Geschehen gesetzlich, b. h. es ift an bestimmte Ursachen gemüblt, ein ungesetliches Geschehen ist in der Natur unmöglich, wei

folgender Exposition Christliebs zu Grunde (Moderne Zweisel. S. 186): Ift das eine unserm Geiste notwendige Boraussetzung, daß nur dem Geiste das Sich-setzen, das ewig-notwendige Sein zukomme, so folgt, daß wir auch jenen unbedingt seienden Grund aller Dinge, jenes Absolute, zu welchem uns der kosmologische Beweis führt, uns nicht anders vorstellen können, denn als Geist. Was durch sich selbst substitut, muß auch sich selbst denken.

<sup>\*)</sup> Chriftlieb a. a. D. 190.

es hieße ein Geschehen ohne Ursache. Freilich wird von den Apologeten Geseth häufig als identisch mit Ordnung, Harmonie und Zwecknäßigkeit gebraucht und davon dann mit größerm Rechte auf einen Zweckseher geschlossen. Allein diese Gleichssehung ist falsch; denn auch die Unordnung und Unzwecknäßigsteit geschieht nach Gesehen. Sogar eine gewisse Ordnung, eine geometrische Regelmäßigkeit, z. B. der Krystalle, eine regelsmäßig sich vollziehende Periodicität der Bewegung kann sich von selbst einstellen, ohne daß auch nur von ferne eine ordnende Intelligenz mit im Spiele sein müßte. Das Naturgeset als solches deutet nie auf einen Gesetzgeber, sondern immer nur auf eine Beharrlichkeit und Unveränderlichkeit der letzten Elesmente der Natur. Wären die Dinge nicht, was sie sind, dann wirkten sie auch nicht so, wie sie wirken.

Etwas anderes ist es aber, wenn die besondere Verknüpfung der Naturfräfte, oder Kombinierung der Naturgesetze zu einem bestimmten Zwecke ins Auge gesaßt wird. Hier sich die bekannten teleologischen Betrachtungen ein.

Es ist z. B. die Frage: was bewirkt im Organismus eine derartige Verdindung der vielen einzelnen Teile, Funktionen u. s. w., daß das Resultat ihres Zusammenwirkens nicht allein zweckmäßig scheint, sondern in der That auch zweckmäßig ist? Darauf antwortet Ebrard: die Lebenskraft ist dieses Agens. Allein er versteht darunter zweierlei, einmal die höchste schöpferische Intelligenz und zum andern die alte undewußte Lebenskraft. Er polemissiert 113 gegen die Lebenskraft alten Stils und demerkt: "die ältere Natursorschung verkennt, daß die Vitalssunktionen sich aus physikalischechemischen Prozessen zusammensehen, und führt alles, auch das Konkreteste in jenen Funktionen unmittelbar auf eine abstrakte Lebenskraft zurück, — wir aber verstehen darunter das die physischechemischen Vorgänge im Organismus Einleitende und zum einheitlichen, systematischen Zusammenwirken Dirigierende." In demselben Sinne bemerkt

er 115: "wenn einmal eine keimfähige Zelle durch die Kunst bes Chemikers hergestellt werden sollte, so ist doch dabei eben der den Prozeß einleitende und leitende Verstand und Wille des Chemikers nicht zu übersehen." Ebrard giebt also zu, daß alle Vitalfunktionen sich in physikalisch-chemische Vorgänge auslösen lassen, die Frage bleibt nur die: was diese Vorgänge zur Einheit ordnete (114 u. 323).

Das ift auch die richtig gestellte Frage. Gewöhnlich wird fie von den Apologeten aber gang falfch gestellt, nämlich, ob ein Organismus nach bloß physikalisch schemischen mit einem Worte mechanischen Kräften möglich fei, ob diese Kräfte binreichen, das zu leisten, was der Organismus thatsächlich durch sie leistet. Die Frage ist vielmehr die: ob jene Kräfte sich von selbst so kombinieren konnten, wie sie uns gegeben sind, und in welcher Kombination sie eben die organischen Funktionen notwendig verrichten. Die Frage geht also nicht auf das Bestehen, sondern auf das Entstehen des Organismus. Man giebt zu: besteht der Organismus einmal, ist die Kombination einmal vorhanden, sind die betreffenden Prozesse erst eingeleitet, bann muß auch der Organismus nach ganz mechanischen Geseken fungieren. In betreff des ersten Entstehens erhebt sich nun aber eben die Frage: geschah die überaus künstliche Kombinierung so vieler, nicht aufeinander hinweisender Stoffe und Kräfte zufällig oder absichtlich? Diese Frage stellt und beantwortet der Verfasser ganz treffend, und bei seinem reichen Wissensschaße wird es ihm leicht, den Schluß auf eine zwedsetende Intelligenz mit Beispielen zu erläutern.

Es wird indes diese Darstellung doch gar sehr das durch getrübt, daß der alte Begriff einer Lebenskraft, gegen welche er selbst polemisiert, hier und da eingemischt wird. Zuweilen nämlich erscheinen ihm die mechanischen Kräfte nicht himseichend, um die Leistungen des bestehenden Organismus zu erklären, und er äußert die Meinung, daß in und mit diesen

Aräften noch eine besondere Araft verbunden sei, welche sie un= bewußt dirigiere. Dies sucht er damit zu erweisen, daß im Organismus thatfächlich Verbindungen vorkommen, welche bei ber unorganischen Materie nicht stattfinden, daß unter Umständen gewisse Stoffe und Kräfte als Bestandteile des Drganismus anders wirken, als fonft. Diese besondere Modifikation der chemischen Kräfte sieht er an als verursacht von einer besondern Kraft (Lebenstraft, 325). Aber es ist offenbar, daß bies alles nur auf die erste uns allerdings geheimnisvolle Verbindung hinweist. Ist sie einmal geschehen, so folgt das anbere von felbst. Aber diese Kombination scheint Ebrard nicht immer zu dem betreffenden Zwecke zu genügen, "nicht barauf kommt es an, sagt er 325, ob einfach ober kompliziert." Aber darauf kommt es wohl an. Die Art und Weise, wie die uns im Organismus gegebenen Gruppierungen und überaus kompli= cierten Verbindungen zuerst sich bildeten, das ist eben das Geheimnis und deutet auf eine allmächtige Intelligenz. Je mechanischer also die Weltwesen mit ihren Kräften aufgefaßt werden, je mehr die ganze Natur, die Organismen natürlich mit eingeschlossen, der atomistisch-mechanischen Anschauung unterworfen wird, um so mehr macht sich die Frage nach dem ersten Ur= heber geltend, der eben die auf gewöhnlichem Wege nicht zu erwartenden Prozesse einleitete. Das erkennt auch Ebrard ausdrücklich an: "Es kann jemand ben ganzen Mechanismus annehmen, kann die organischen Lebensfunktionen bloß aus den physikalisch=chemischen Gesetzen erklären, den Unterschied von organisch und unorganisch leugnen und ist darum doch noch in feiner Beife genötigt, bie 3medmäßigteit diefer phyfitalisch=chemischen Gesetze, aus benen er alle, auch die vitalen, Vorgänge zu erklären versucht, in Abrede zu stellen" (316). Er fügt aber sogleich hinzu, daß man eine organische Lebenstraft nicht anerkennen kann, ohne sofort dadurch zur Anerkenmung eines teleologisch Wirkenden geführt zu werden.

mählich das Leben und daraus der Geift entwickelt, balb umsgekehrt, daß der Geift zuerst ist, der sich dann zum leiblichen Leben und endlich zur Materie verdichtet.

In der lettern Form ift bas Wesentlichste bes Spiritualismus schon enthalten. Der Leib ist nur eine Manifestation des Geistes. Wo der letztere von dem Leibe abzuhängen scheint, da beschränkt der Geist unter dem pseudonymen Titel Leib sich selbst. "Das Sein und jede Entwickelung bes Seins ift nun ein Blick bes Geiftes. Die Dinge ober Wesen sind nun die in ihren Produkten angeschauten Entwickelungsstufen ber Einen unendlichen Thätigkeit — die gleichsam aufgehaltene ober verweilende, ewige Idee."\*) Der Leib ist also eine natililiche unbewußte Setzung des Geistes; alle Zweckmäßigkeit bes selben darum eine Wirkung der vernünftigen aber unbewußtthätigen Seele. "Der Leib ist ber obiektivierte b. h. zur Bor stellung gewordene Wille, der Atmungstrieb objektiviert in der Lunge, ber Hunger im Schlunde u. f. w." Schopenhauer Ober: Der Leib ift die erfte That, das reinfte Symbol bes Geistes, weniger sein Bau als sein Spiegelbild. Carus. Ober: Der Leib hat kein Sein, er entsteht eigentlich durch einen Vorgang des Sterbens, das Licht erschafft sich die Augen, der Ton das Ohr, alle Krankheit ist Seelenkrankheit und diese verkehrter Wille!\*\*) Schubert.

Wo es nun doch zu viel scheint, den Leib, ganz wie und was er ist, als ein Produkt des Geistes zu setzen, da beliebt es, das Leben des Leibes insosern als Wirkung, ja als Ausfluß des Geistes anzunehmen, als die Stoffe des Leibes zwar als selbständig gelten, was sie aber vereinigt, ihnen das Leben einhaucht, die Seele, der Geist selbst ist.\*\*\*)

<sup>\*)</sup> Trenbelenburg: Logische Untersuchungen. 1840. II. 361.

<sup>\*\*)</sup> Etwas Ahnliches f. bei Peip: Religionsphilosophie. Herausgegeben von Hoppe. 1879. S. 225.

<sup>\*\*\*)</sup> Bgl. dazu Bolkmar von Bolkmann: Lehrbuch ber Phydologie. 1875. I. 123 ff.

Diese im Grunde genommen äußerst populäre Lehre hat Ansang an viel Anklang unter den Theologen gesunden. Kirchenväter konnten insolge ihres Platonismus kaum r andern huldigen. Nach Augustin ist der Geist das abst Thätige, der actus purus. Dieser, wiewohl eine unkörperse qualitative Einsachheit, ist doch durch den ganzen Leid reitet und wohnt (als Energie) jedem einzelnen Theile desen inne, ja macht den Leid erst zum Leid: per totum corquod anima non locali dissusione sed quadam intentione di porrigitur, in singulis tota et in omnibus tota.... lit specimen corpori, ut sit corpus in quantum est.\*)

Das ift nun im wesentlichen noch immer die Ansicht der ulativen Theologen wie z. B. Ebrards. "Beim Menschen von die einheitliche Lebensmonas des Individuates, welche vitalen Lebensprozeß des Leibes bewirkt und leitet, unmögverschieden sein von dem sich wissenden Ich. Das Ich st ist die Lebensmonas, welche den Lebensprozeß ihres des bewirkt und regiert, natürlich undewußt" (120). Troßet hier die Seele eine Monas, also, wie es scheint, ein einses Wesen genannt wird, denkt der Verfasser dabei nicht an Wesen, sondern an eine Kraft, wie es scheint, ohne jegliches ihstrat; und die Seele sieht er an als verteilt durch den izen Leib. "Die Monas als unkörperlich und unräumlich dem Systeme ihrer Organe allgegenwärtig, nur eben differenster Weise" (123).

Segen solch phantastische Gebanken kann man ernstlich r nicht streiten; sie waren erklärlich und verzeihlich in Zeitern, welche von Anatomie und Physiologie nichts wußten r wissen wollten. Wer will mit einem Tertullian rechten, nn er glaubt, daß, als Gott dem Menschen die Seele ein-

<sup>\*)</sup> Muguftinus: de immort. animae 15 u. 16; de anima et s orig. IV. 12.

blies, diese sich alsbald durch den ganzen Leib ergok und jo selbst die Gestalt des menschlichen Leibes erhielt, auch Arme, Beine, Genitalien u. f. w. bekam. Zum Beweis bafür berief sich Tertullian auf die Parabel vom armen Lazarus und vom reichen Manne, von denen dieser auch nach dem Tode noch eine Zunge und jener einen Finger gehabt habe.\*) Aber heutzutage kann bergleichen, um es gelinde zu fagen, nur noch als eine Spielerei ober Liebhaberei angesehen werden, phantastisch ausgeschmückt von solchen, welche sich nicht in wissen schaftliche Ergebnisse finden können. Was foll bei folchen Ge danken noch die thatsächlich gegebene Centralisation des ganzen Organismus namentlich des Nervenspstems? Nur als eine Art Konzession an diese Thatsache läßt es sich betrachten, wem Ebrard und andre meinen, die Seele fei im Gehirn bichter, dort sei ihr Centrum (122). Allein ift das Centrum der Seele, die Seele selbst, der Herd des geistigen Lebens, dann sind die übrigen Teile berfelben überflüffig; find fie nicht überflüffig, bann ist es bas Centrum; bienen aber bie nichtcentralen Teile der Seele dem Centrum als sensitive und motorische Leiter, was sollen dann die entsbrechenden Nerven? Wem wirklich, wie Ebrard meint, die Seele felbst ichon in der Retina des Auges sitt und dort die Nethautbilder unmittelbar wahrnimmt (122), wozu dann der nervus opticus, an dessen Rontinuität und Integrität doch die Erzeugung des Gesichtsbildes geknüpft ift? wozu foll man bann noch einen Seelenfotus im Gehirn annehmen?

<sup>\*)</sup> Tertull.: de carne Christi. 10. Übrigens ift dies eine grobe materialistische Seelenvorstellung, wie ja auch die alten Atomiker lehrten, daß die Seelenatome gleich einem zweiten feineren Leib den gröbern materiellen durchdringen.

Ganz ähnliche Gebanken über ben Leib als eine Darftellung ber Seele s. bei Schöberlein: Das Prinzip und System ber Dogmatik. 1881. S. 581 ff.

Aber möchte man auch dergleichen philosophische Kuriosi= täten jemand nachsehen, was haben solche Abenteuerlichkeiten mit dem Chriftentum zu schaffen? Sollen dem Evangelium solche Gedanken aufgebürdet werden? Muß ein Christ der= gleichen mit in ben Kauf nehmen, und eine Apologie bes Christen= tums verteidigen? Das fei ferne! Hören wir ftatt beffen ein Wort Köstlins: "Um die Seele nicht materialistisch zu fassen. bazu ist keineswegs etwa erforderlich, daß, wie christliche Denker nachzuweisen versucht haben, unser Leib auch ursprünglich schon eine Gestaltung der Seele sei; schwerlich wird diese Ansicht burch das thatsächliche Verhalten zwischen Leib und Seele sich begründen laffen; schwerlich durfte fich auch nur ein Schein von Begründung in den Anschauungen der heiligen Schrift für fie ausfindig machen laffen; werden wir nicht burch Selbstbeobachtung und Schrift vielmehr barauf hingewiesen, daß ber Leib. welcher Organ der Seele wird, und die Seele, in welche ber Geift Gottes sich niedersenken will, ihre Beziehung aufeinander ursprünglich nicht durch den einen dieser beiden Kaktoren, sondern durch den in beiden schaffenden und wirkenden Sott empfangen haben?"\*)

Über den Begriff Gottes und sein Verhältnis zur Welt wird von Ebrard nichts Bemerkenswertes vorgetragen. Da er keine Materie, keinen Stoff annimmt, sondern nur Kräfte, so entstehen die Fragen: sollen die uns in der Natur gegebenen Kräfte die Kräfte Gottes selbst sein, ist Gott die Substanz und die Welt deren Accidenz? Oder sind es Kräfte des Gesetzes? Sind die Gesetze selbst das Geistige, nämlich der Schöpfer, oder nur Zeugnisse desselben? Auf diese Fragen sindet sich keine klare Antwort. Bald wird Gott als das einzige Reale (280), bald wird der Lauf der Dinge als ein für allemal gesetzt angesehn.

<sup>\*)</sup> Köftlin: Der Glaube, sein Besen, Grund und Gegenstand. 1859. 191.

Doch über diese Punkte finden wir nähern Aufschluß im monistischen Sinne bei Dorner und Frank.

## Porner und Frank.

Beibe gelangen zur Gotteserkenntnis genau auf demselben Wege, wie sie zur Erkenntnis der Welt kommen; darum schicken sie der eigentlichen Spekulation über göttliche Dinge eine Art Erkenntnistheorie voran. Ihre Ansichten über angeborene Ideen enthalten nichts, was wir nicht schon besprochen hätten, und können darum übergangen werden. Bemerkenswert dabei ist nur, wie Dorner noch ganz auf dem alten Standpunkte der Seelenvermögenstheorie von der Sinnlichkeit, dem Verstand und der Vernunft verharrt: "Die sinnliche Wahrnehmung bleibt bei einzelnen stehen, die Begriffsbildung des Verstandes ist nur auf das Allgemeine gerichtet, die kombinierende Vernunft schaut das Besondere und Allgemeine in Eins."\*)

Mit biesen Mitteln sucht Dorner zunächst die Objekt der sinnlichen Wahrnehmung als seiend sestzustellen oder den Idealismus Fichtes zu überwinden. Dies geschieht ganz in derselben Weise, als dei Lipsius und Ebrard, die wir als solche kennen gelernt haben, welche den Idealismus gar nicht verstehen. Es heißt dei Dorner: "Wir sind uns doch dewußt, uns nicht selbst gesetzt zu haben; unserem Sezen geht ein Sesetzsein voraus. Auch das Nicht-Ich, das Sein außer ums kann nicht das Produkt unserer Freiheit sein, denn unser Thätigkeit dei den Sinneswahrnehmungen ist unwillkürsliche Erwiederung erfahrener Einwirkungen. Was aber unwillkürslich und bewußtlos ist, ist nicht That der Freiheit, sondern der Natur, ist Abhängigkeit vom Segebenen, Sich nicht zesetz haben" (50). Das alles meint Fichte auch; er meint auch,

<sup>\*)</sup> Dorner: System ber chriftlichen Glaubenslehre. I. Grundlegung ober Apologetik. 1879. S. 56.

daß wir das Nicht-Ich nicht willfürlich setzen, sondern im Anschauen an das Gegebene gebunden sind, und was wir äußere Natur nennen, nicht Brodukt einer Freiheit ist, welche willkür= lich und bewußt handelt. Dergleichen zu leugnen, kann über= haupt niemandem in den Sinn kommen. Halt man benn ben scharffinnigen Fichte für so einfältig, bag er mit Ginwürfen, wie die gemachten, widerlegt werden könnte? Es wird viel= mehr das, was Kichte absolutes Ich nannte, mit dem empirischen Ich verwechselt. Die Frage aber ist, ob nicht das abso= lute ober reine Ich, bessen wir uns nicht bewuft sind und das boch das eigentliche Wesen jedes Ichs ausmacht, auf eine für und unbewußte, unwillfürliche Art, vermöge des ihm innewohnenben actus purus nach innerer Notwendigkeit, das empirische Ich sammt dem Nicht-Ich setzt, also dem empirischen Ich die einzelnen Zustände, die Empfindungen mit dem Schein der objektiven Realität liefert. Die Wahrnehmungen sind in diesem Sinne allerdings Wirkungen, find ein Werk ber Natur, bezeugen eine Abhängigkeit vom Gegebenen, aber die Natur, das Gebende ist eben unsere eigene innerste Natur. Von ihr rühren vermöge ihrer Freiheit, d. h. des absoluten Werdens, aber nicht der bewußten Willfür die Einwirkungen her, die wir nach außen pro-Sind nicht auch die Traumbilder etwas Unwillfür= liches, Gegebenes, ohne daß wir ihnen äußere Existenz zuschreiben? Bie wenig der Sinn Fichtes gefaßt ist, zeigt sich auch in folgendem Einwurf: "Nach Fichte sett sich das Ich selbst Schranten, durch beren Überwindung es sich als freies Ich bethätigt. Aber bas ist ein zweckloses, unvernünftiges Spiel, nur zu seten, um wieder aufzuheben" (50).

Der absolute Ibealismus ist nicht zu widerlegen, so lange jemand nicht den Gedanken des absoluten Werdens als absurd aufgegeben hat. Dies ist nun bei Dorner so wenig der Fall, daß er sogar mit Hülfe desselben zu zeigen unternimmt, wie der allerleerste, einfachste Begriff sich nicht allein und zwar

unbewußt aus sich selbst heraus mit dem allerreichsten Inhalt füllt, sondern sich sogar samt dem Inhalt als eine causa sui ins Dasein ruft. So denkt er nämlich die Entwickelung des Absoluten. Dagegen ist der Begriff des unbewußt sich sehen Ichs nur eine Kleinigkeit!

So ber Erweis ber Außenwelt nach Dorner.

Weit plumper in dieser Beziehung versährt Frank. Er läßt sich gar nicht auf theoretische Erörterungen hinsichtlich des Idealismus ein, sondern "schiedt es in das Gewissen." Nach der alten theologischen Unart macht er die theoretischen Irtümer des Gegners zu moralischen Fehlern, er behandelt darum den Idealismus als "Egoismus" und "titanischen Hochmut". "Es liegt eine ethische Korrektur darin, wenn dem Übermenschen, der sich vermißt, von sich aus die Wahrheit der Dinge zu destimmen, und der sich damit eine erträumte Souveränetät und Absolutheit anmaßt, nachdrücklich die Schranke solcher Herrechtaft zum Gefühl gebracht wird. Gehorchen lernen, ehe man gebieten will, den Dingen nachdenken, statt in Gedanken ihnen vorlausen: das ist es, was dem Menschen gebührt, und die erakte, naturwissenschaftliche Richtung hatte diese nicht bloß natürliche, sondern auch ethische Wahrheit für sich."\*)

Doch zurück zu Dorner. Nachdem er die Existenz der Außenwelt glaubt bewiesen zu haben, versucht er die nähen

<sup>\*)</sup> Frant: System ber christlichen Gewißheit. II. 1873. 395. So psiegen diejenigen zu versahren, welche nicht mit Gründen widerlegen können. Schopenhauer meinte auch, der Joealismus Fichtes könne nur im Tollhaus vorkommen; und Schelling nicht besser, indem er sagt: daß Etwas ist, und unabhängig von mir ist, kann ich nur dadurch wissen, daß ich mich schlechterdings genötigt fühle, dieses Etwas mir vorzustellen; wer nichts Reales in sich und außer sich fühlt und erkennt; wer überhaupt nur von Begriffen lebt und mit Begriffen spielt; wem seine eigne Existenz selbst nichts ist, als ein matter Gedanke, wie kand der doch über Realität (der Blinde über Farbe) sprechen? (Jeen z. 285. d. R. 304.)

iffenheit berselben zu erkennen. Die dazu verwendete ie ist nichts anderes als die etwas gelehrt ausgeschmückte 1 hohe Worte gehüllte gemeine Ansicht von der Einwirder Außenwelt auf unser Erkenntnisvermögen, wodurch be in den Stand gesetzt werde, die Dinge felbst, ihre ichaften und gegenseitigen Beziehungen zu verstehen. "Von kommt bas Obiekt und von innen die apriorische ewige beit, und indem sich beides verbindet, entsteht die Gewiß-.. Erst durch den Ausammenschluß des Dirimierten, des nden und des Objekts entzündet sich die innere Leuchte belbstbewußtseins mit seinem Inhalt. . . . Es ist etwas sferisches, die Geburt eines Neuen. Wie ist solche Koinci= von Subjekt und Objekt möglich? Subjekt und Objekt ı weder identisch sein, denn dann dürften sie nicht als ieden gewußt werden. Noch dürfen sie einander heterogen rat) sein; es muß also (!) das gedachte Objekt Homogehaben mit dem denkenden Geiste. Die Materie hat Roavilität und Rationabilität. Der Geist ift homogen ber cie durch die apriorischen Formen der Sinnlichkeit und taums" (53). Lauter alte Bekannte! Eine mit leeren en ausgestattete Seele, ber Kontakt berfelben mit ber welt, die schließlich auf Identität hinauslaufende Homoät des Denkens und Seins, sowie die Maxime, daß nur 1es von Gleichem erkannt werden kann, ober allgemeiner 3 causa talis effectus. Wie man im populären Denken Iche Gedanken verfallen kann, ist oben auseinander gesett: ie Sache felbst aber, daß nur Kausalität zwischen Gleichm bestehen könne, dafür, daß ein Kontakt zwischen Objekt Subjekt notwendiger Beise eine Homogeneität voraussetze, ich nirgends ein Beweis gebracht worden, kann es auch weil die Sache eben falsch ift. Auch Dorner versucht nicht daran, sondern begnügt sich mit der bloken Beuna.

Aber sehen wir uns boch bas einmal näher an, worin benn die angeblich notwendige Homogeneität zwischen Objekt und Subjekt bestehen soll. Das Subjekt foll bem Objekt barum gleichen, weil es in sich a priori die Formen der Simlichkeit namentlich des Raumes trägt. Nun ist doch die Materie räumlich geordnet, also ist Homogeneität vorhanden. Aber ift benn die Vorstellung bes Räumlichen felbst etwas Räum-Ist die Idee des Kreises selbst rund? Ist die Bor stellung der Bewegung selbst eine Bewegung? Das meint doch wohl der Verfasser selbst nicht! Worin aber besteht bann die Homogeneität, wenn die geistigen Formen der Simlichkeit doch jedenfalls selbst nichts gemein haben mit bem Materiellen, das fie abbilden follen? hiermit acceptiert Dorner die allerprimitivste Erkenntnistheorie in der Form des aröbsten Materialismus. Die alten Atomifer freilich bachten. daß die Dinge selbst als kleine Bildchen in unsere Seele warberten, sich mit ihr verbänden und so die Erkenntnis der Aukenwelt, und zwar bessen, was sie ist, bewirkten. Hiernach läßt sich allenfalls von einer Homogeneität des Erkennenden und Erkannten reben. Jene Alten aber konnten noch keine Ahnung haben von dem Sate, der heutzutage, festgestellt durch eine Reihe exakter Untersuchungen, Gemeingut aller wissenschaftlich Gebildeten geworden ift, daß wir nämlich die Dinge selbst, wie sie an sich sind, nicht wahrnehmen können und unser Vorstellen berselben kein Abbilden der realen Welt sein kann. Aber gesett, es wäre so: wir trügen in uns a priori die Formen der Sinnlichkeit, und diese wären etwas den Dingen Berwandtes, so stünden sich jett zwei Reihen gegenüber: auf der einen Seite die Dinge, auf der andern die Ideen derfelben in unserer Seele. Die letteren übrigens nicht von den Dingen selbst gewirkt, sondern in der Seele spontan erzeugt, a priori vorhanden. Damit nun eine Art Erkenntnis der Dinge felbst zu Stande fame, mußte eine genaue Korrespondens dieser beiden Reihen

angenommen werden; also entweder durch den Occasionalismus oder durch die prästabilierte Harmonie müßte es bewirkt werden, daß, wenn in mir die Ideen, weiß und Biereck ent= stehen, auch der Ablauf der objektiven Reihe gerade bis dahin gelangt ist, daß sie etwas vierediges Weißes, etwa ein Blatt weifies Bapier darbietet. Nur bei dieser Annahme der genauesten Korrespondenz beider Reihen der ordo et connexio rerum und der ordo et connexio idearum, könnte der ersteren als Brädikat eine Art Erkennbarkeit oder Roanoscibilität beigelegt werden. Aber wer bürgt für diese Korrespondenz? Sie zu beweisen ober zu erkennen ist unmöglich, benn dazu müßte es möglich sein, beibe Reihen mit einander zu vergleichen, und dazu bedürfte es einer Erkenntnis der Dinge felbst, die nicht erft durch unfern Erkenntnisapparat hindurchgegangen wäre. Das ift aber ein völlig unmöglicher Gedanke, etwas zu erkennen ohne das, wodurch man erkennt. Also bleibt auch bie Korrespondenz immer nur ein möglicher Gedanke, neben welchem aber zahllose Möglichkeiten als weit wahrscheinlichere Man müßte benn wie Des Cartes zu beweisen unternehmen, daß Gott jene beiden Reihen, lediglich damit wir richtig erkennen, parallel geordnet habe, weil er nicht täuschen könne.

Aber auch hier hilft sich Dorner ganz so wie Spinoza und oben Lipsius aus der Verlegenheit durch den Monismus. Die Homogeneität ist nur eine Verhüllung der Identität. Die Ideen sind die Dinge, und die Dinge sind die Ideen, jedes nur von einer andern Seite angeschaut. Dann gewinnt die ganze Rede Zusammenhang. Freilich spricht Dorner, wenn auch sehr hypothetisch, das Bedenken aus, bei der Annahme der Identität "dürste beides wohl auch nicht als verschieden gewußt werden". Allein dies Bedenken muß jeder Monismus ein für allemal niederschlagen. Allerdings ist das ein den Monismus in jeder Form vollkommen zurückweisendes Bedenken:

wie, wenn Alles Eins ist, bann ber mindestens als gegeben nicht abzuleugnende Schein ber Berschiedenheit entstehen mag. Darüber setzt sich jedoch der Monismus eben hinweg, wie wir dies auch bei Dorner und Frank sehen werden.

Lassen wir jetzt aber einmal den erkenntnisetheoretischen Apparat\*) vom Kontakt und der Homogeneität zwischen Subjekt und Objekt gelten und hören, welche Unwendung davon

In ähnlichem Sinne sagt auch Christlieb a. a. D. 186: "Sett nicht schon unser eigenes Nachbenken über die Welt, was uns Bedürsisisst, eine Notwendigkeit voraus, daß das Objekt unseres Denkens eine weisheitsvolle Wirklickeit sein muß? Wenn die Wirklickeit kein System von Gedanken ist, woher kommt dann unser Bedürsniß, über sie zu denken? Schon daß wir über die Welt denken müssen, ist ein Beweis, daß Gedanken in sie gelegt sind." Sind denn die Gedanken, welche über die Welt gehegt werden, immer so weisheitsvoll? Oder sind in der Welt auch die thörichten Gedanken realissiert, welche einzelne Denker daraus zu erkennen meinen? Oder kann man nicht auch über etwas weisheitsloses, 3. B. ein unvernünftiges Buch, nachdenken?

<sup>\*)</sup> Auf basselbe läuft die Theorie Bogts (Fundamentalbogmatik. 1874. 299 ff.) binaus: er erklart auch, bie Bernunft fete bie von außen kommenden Borstellungen in Ideen um und ordne sie nach den ihr immanenten, ben Berhältniffen ber objektiven Belt entsprechenben Dentgesetzen ober Rategorien, und zwar sowohl in Rudficht auf bie gegenseitige Beziehung, in welcher die Dinge der Außenwelt zu einander stehen, wie auf die Brinzipien derfelben. — Bober aber bas Biffen von einer Außenwelt? Bober will man wissen, daß die Rategorien ber Außenwelt entsprechen? Sierauf tann nur mit ber Ibentitat ober ichuchterner mit der homogeneität geantwortet werden, etwa in der Beise, wie Rrepenbühl (Theolog. Litteraturblatt. 1877. Rr. 5): "Die Rategorien find keine bloß subjektiven Formen, sondern fie find die allgemeinen Be stimmtheiten alles Wirklichen, also auch bes Geistes, sie find keine am gebornen Begriffe, sondern fie bezeichnen ben gesemäßigen Intellett bes Beiftes felber, welchen er aber nur im Rontraft (foll wohl heißen Rontatt?) mit ber Erfahrung zu bethätigen, mithin auch nur - bies "nur" im Sinne ber Notwendigkeit nicht ber Ausschließlichkeit verftanden zu erkennen vermag; fie find ihrem Gehalt nach unwandelbare Bestimmtheiten bes Seins, ber Beranberung, bes Geschehens, aber in subjektiber Beziehung, d. h. in begrifflicher Fassung allerdings 3beale."

auf die Erkenntnis Gottes gemacht wird. Natürlich wird dieselbe auf den Kontakt der Seele mit Gott gegründet. "Gott ist allgegenwärtig, so kann mit ihm der Kontakt in jedem Mosment gesucht werden in Gebet und Kontemplation. Was so gewonnen wird als Gottesersahrung, das kann und soll durch Reslexion verarbeitet werden. Aus dem Kontakt mit Gott kommt die unmittelbare Gewißheit. Und zwar, da er immer gegenwärtig ist, so ist ein sicherer und weit höherer Grad von Gewißheit möglich, als auf dem Gebiet des endlichen Erkennens. An der immer zu erneuernden Anschauung Gottes hat man ein Regulativ, die durch den Verstand bearbeiteten religiösen Ibeen zu kontrollieren" (58).\*)

Wer bergleichen zum ersten mal hört und die Worte nach ihrem Sinne versteht, muß staunend fragen: wie? schauen wir denn Gott wirklich? Jeder Mensch als solcher soll Gott schauen? Und zwar so, daß man das Experiment machen kann, noch sicherer als in der Naturwissenschaft? Und dabei der Atheismus und die Klagen der Theologen über dessen weite Verbreitung! Ist denn alles das wirklich auch so gemeint, wie die Worte lauten? Nicht von serne; vielmehr stecken hinter den hochtönenden Worten nur einige Keminisecnzen an sehr gewöhnliche Dinge.

In Wahrheit bedeutet das ganze Gerede nichts anderes, als dies, die Gottesidee ist thatsächlich vorhanden, und daß sie von Gott selbst herrühre: denn Gleiches könne ja nur vom Gleichen kommen, also könne die Gottesidee nicht aus der Welt stammen, sondern müsse eine Wirkung Gottes selbst sein. Wir können die Gottesidee nur haben durch Gott, durch Gottes That. Die Gottesidee aber ist nicht bloß die Fähigs

<sup>\*) &</sup>quot;Der thatsächliche Kontakt zwischen den Objekten ist die Grundslage der Wissenschaften und der Philosophie insbesondere, so auch der Religionsphilosophie." Frank: System der christlichen Wahrheit. I. 1878. 35.

keit, die Gottesidee zu fassen, sondern durch ihn wird sie auch lebendig und wirksam. Wir wissen Gott nur durch Gott" (552).

Also vom Schauen ist gar nicht die Rede, sondern nur von einem Schlusse, und zwar einem solchen, der sich auf sehr verkehrte Prämissen stützt, wie wir bereits gesehen haben.\*)

Wie wenig ernst es Dorner mit dem Schauen Gottes ist, zeigen auch die Beweise, welche er für Gottes Dasein führt. Das, was man schaut, was man durch Experimente kontrollieren kann, soll noch außerdem beweisen werden. Die sogenannten Beweise für das Dasein Gottes benutzt Dorner, um seine metaphysischen Begriffe von Gott und Welt darzulegen.

Der ontologische foll nach ihm die Einheit des Absoluten "Das Absolute darf nicht ungedacht bleiben, dem sonst gabe es nicht blog nichts Unendliches mehr für ben Menschen, sondern auch kein Wissen vom Endlichen als solchem, ba ohne ben Gegensatz bes Unendlichen auch das Endliche nicht als solches gewußt werden kann. So bliebe höchstens Verstand übrig, aber keine Vernunft. Ohne das Absolute geht ber Einheitspunkt für alle Bielheit bes Seienben und Möglichen verloren" (213). Man achte auf ben Schluß, weil es Vernunft giebt, weil die Vernunft auf ein Unendliches gerichtet ift, darum giebt es ein Unendliches! Oder auf die leere Tautologie: ohne Absolutes (b. h. immer Ein Absolutes) geht ber Einheitspunkt verloren. Wenn nun auch der Einheitspunkt verloren ginge! Dann, o bann hätte ber "ideenlose Pluralismus" recht: "Gin bes Gedankens bes absoluten Wesens sich entschlagendes Bewuftsein würde einer endlosen Atomistik und Auflösung zur Beute" (213). Ift bas auch ein Beweis? Beil bie Atomistik, wie sich für Dorner und wohl einen großen

<sup>\*)</sup> Bekanntlich rührt es in neuer Zeit besonders von Jacobi her, auf welchen sich Dorner auch bezieht, den Schluß, von der Gottesidee auf Gott selbst, ein Schauen zu nennen. Bgl. Thilo: F. H. Hocobis Ansichten von den religiösen Dingen. Ztschrft, f. ex. Philosophie. VII.

eil seiner Leser von selbst versteht, unter keinen Umständen cht haben kann, folglich giebt es Ein Absolutes. Nun, um e schwachen Gründe mit der Stärke des Tones zu stützen, och einmal die nackte zuversichtliche Behauptung: "Die Versunft muß Einheit suchen, ein oberstes Einheitsprinzip des dealen und Realen, Ein Denken und Sein. Ohne dieses inheitsprinzip fällt das Denken auseinander. Selbst die Rostla zwischen Subjekt und Prädikat, dieser letzte Rest des versten Einheitsprinzips, löste sich konsequent auf und mit esem letzten wäre auch das Denken ausgelöscht."

Den wahren Sachverhalt, wie der Gedanke des Einen wonnen wird, verrät S. 237: "Das Aufsteigen über das ufällige hat uns erst den Gedanken des absoluten Seins einstragen." So ist es. Erst ist das Einzelne (Zufällige) geschen; durch vergleichende Zusammenstellung und Absehen von im Besondern bildet man immer mehr allgemeine Begriffe nd gelangt endlich zu dem allgemeinsten und zugleich leersten er Begriffe, welchen die Monisten das Absolute oder Gottheit ennen. Dieser Begriff kann natürlich nur einmal vorhanden in, weil alle andern in seinem Umfange liegen, was Dorner ausdrückt: wäre noch etwas außer oder neben dem Absoluten, wäre es nicht das Absolute, sondern hätte Schranken an en andern; weil nur das Eine Absolute ursprüngliches Sein aben kann, so kann es kein Sein geben, was die Gottheit eschränkte oder von ihr unabhängig wäre" (219).\*)

<sup>\*)</sup> Ganz so Frank a. a. D. 118: "Das schlechthin Unbedingte, ibst und allein sich selbst Bedingende, kann nicht ein anderes gleicher set uneben sich haben, weil seine Setung die direkte Aushebung des rftern wäre. . . Damit ist zugleich ausgeschlossen die Existenz irgen der Realität außer Gott, auch wenn wir ihr das Prädikat der Absolutheit nicht beizulegen hätten. Denn damit wäre etwas gesetzt, welshes das Absolute, neben welchem es bestände, nicht wäre, mithin eine Schranke seines Wesens, wie abhängig dies Etwas auch immer von ihm ein möchte." Sierbei mag erinnert werden an das, was Bender

Über den Schluß determinatio est negatio verlieren wir kein Wort mehr.

Dorner ift nun bei der letzten Einheit angelangt und bestimmt diese zunächst als bloßes Sein, wie er selbst sonder barer Weise sagt A = A. Bei diesem Sein soll es natürlich nicht bleiben. A soll allmählich sich decken mit dem christlichen Gottesbegriff. Welche Künste der Monismus anwendet, um aus dem Einen Alles zu machen, kennen wir bereits. Sie lausen zuletzt sämmtlich darauf hinaus, erst alles empirisch Gegebene, von welchen ja der höchste Begriff abstrahiert ist," in das Eine als Potenz hineinzudenken und dann alles dies Hineingetragene aus dem Einen durch das absolute Werden abzuleiten. Auf diesen höchsten Begriff des Monismus und auf die Methode, ihn zur Entwickelung zu bringen, paßt der bekannte Reim:

Ein philosophischer Begriff gebratener Gans entspricht; Daß sie von selber Apfel fraß', gesehen hab' ich's nicht. Doch jeder freut des Inhalts sich, wenn man sie bringt zum Schmaus:

Das, was man hat hineingethan, nimmt wieder man heraus.

Heimnis der Kunst. Er sagt nämlich 223: "Man muß die Begriffe gleich von vornherein so einrichten, daß sie passen zu dem, was man daraus entwickeln will. Der richtige Begriff der Einfachheit Gottes wird sich so einzurichten haben, daß die oberste Einheit zureichen muß, um Prinzip einer Vielheit zu sein." Also: ihr dürft die Einheit nicht beim Wort nehmen, ihr müßt den Monismus als Pluralismus sassen, müßt gleich

<sup>(</sup>Schleiermachers Theologie. 1876. I. 71) gegen Schleiermachers Monismus fagt: "Daraus, daß alles ift, folgt noch lange nicht, daß Alles das jelbe ift, oder gar daß das von allen Daseienden abstrahierte Prädikat "Sein" der produktive Grund desselben ift."

<sup>\*)</sup> Auch Schöberlein (Das Pringip und Shftem ber Dogmatil. 1881. S. 496) bezeichnet Gott ausbrücklich als "ein Allgemeines".

on vornherein die Begriffe so fassen, daß man hinterher alles araus machen kann. — So verfahren in der That alle Moniften ohne Ausnahme und muffen so verfahren, nur find fie elten fo offenbergig, wie Dorner, dies mit durren Worten u sagen. Indessen läßt es derselbe doch auch an hohen Worten nicht fehlen, wie aus A = A Gott und die Welt gemacht wird. Bewitigt durch die Verfuche Spinozas und Begels, möchte r beren Verfahren bei Ableitung des Vielen aus dem Einen vermeiben, allein er wird, wie seine Gesinnungsgenoffen, ein Opfer der gleichen Dialektik. Er erkennt und verwirft es. daß Spinoza aus ber Erfahrung Denten und Ausbehnung und ramit die ganze Welt erft in die Substanz hineingetragen, iber nicht aus ihr abgeleitet habe. Auch darin hat er recht, venn er sagt, Hegel verfahre ebenso empirisch, er trage alles n das Absolute hinein, leite aber nichts daraus ab. "Man fieht nicht ein, aus welcher Macht bas Sein umschlagen kann in ein Nichts" (238) und das Nichts wieder in sein Gegenteil Bom absoluten Werden will Dorner nichts wissen Nun ift man einigermaßen gespannt, welch neuer Bebrütungsapparat in Anwendung kommen soll, um das Absolute zur Entwickelung zu bringen. Erwartet man auch nicht einen neuen dahin gehörigen Begriff, so doch ein originelles Wort bafür. Allein, wie ein Bogel, gebannt von dem Auge der Schlange, hin und herflattert, um zu entweichen, doch endlich statt zu fliehen, direkt dem geöffneten Rachen zueilt, so auch hier. Nachdem Dorner Spinozas und Begels Begriffe in bieser Hinsicht abgewiesen, stürzt er sich mitten hinein in den= felben Strudel des absoluten Werdens, wenn er endlich als geheimnisvolles Wort der Löfung ausspricht: Das Eine ist absolute Urfache. "Während die Kategorie der bloßen Iden= tität des absoluten Wesens mit sich selbst oder seiner Sich= selbst-Gleichheit uns in dem abstrakten, die der Substantialität in dem substantiellen Pantheismus läßt, die Kategorie des ab=

soluten Berdens uns von dem Pantheismus eines ewigen, ziellosen dialektischen Prozesses nicht erlöst, so giebt der Begriff der absoluten Ursache bessere Aussichten" (240).

Wie der Begriff absolute Ursache bei Dorner ganz die selbe Rolle spielt, als sonst das absolute Werden, ist unschwer zu zeigen.

Auf dem Wege des kosmologischen Beweises gelangt Dorner zur letten Urfache ber Welt. Er giebt bie betreffenden Gedanken nach Ed. Bileiberer: Wir muffen, auf bie Welt als Einheit das Kaufalitätsgeset anwendend, nach ihrer Urfache fragen. Stiegen wir aber nur ins Endlose von Wir kungen zu andern und andern Ursachen auf, so hätten wir eine anfangslose Reihe von Wirtungen, was so undentbar ift, wie ein Strom ohne Ursprung. Daher muß die Bernunft eine notwendige Grundursache der Welt, die nicht wieder Birkung einer andern Urfache ist, annehmen. Dies Wesen ist Gott.\*) Doch diese lette Ursache ohne weiteres Gott zu nennen, scheint auch Dorner anfangs bedenklich, er meint: "selbst wenn man auf eine lette Urfache der Ginheit der Welt kame, so brauchte diese Ursache, der plastische Trieb für ihre Form nicht Gott zu sein, sondern die Welt selbst, über welche nicht hinauszugehen ist\*\*) (242). Doch er scheint sich sehr bald über dies Bedenken hinweggesett zu haben, er biegt schnell wieder in die gewohnten Geleise, geht noch über bas Allerlette hinaus und fragt nach bessen Ursache. "Ab aliquo muß Gott sein, bas verlangt bas

<sup>\*)</sup> Ed. Pfleiberer: David Humes Philosophie. 1874. 158 ff.

<sup>\*\*)</sup> Dieses Bebenken ist richtig, wie oft es auch übersehen wird. Erstens ist es eine Übereilung, auf Eine Ursache zu schließen, warum nicht auf mehrere? und zweitens ist es übereilt, sich dieses Eine als Gott ober Person vorzustellen. Das leptere nennt auch Biedermann a. a. D. 570 einen Sprung, besgleichen hält es Pünjer (Geschichte d. christl. Religionsphilosophie. I. 338) für ungerechtfertigt. Den Schuß auf Eine Ursache erkennen sie jedoch als zwingend an.

dausalitätsgeset\*) und zwar weil nicht ab alio, notwendig a se. 58 hat Aseität, d. h. während das Endliche die reale Mögsickeit oder den Schwerpunkt des absoluten Seins außer sich vat, so liegt der Schwerpunkt des absoluten Seins nicht mehr wher Sott, sondern fällt in seinen eigenen Umkreis. Sott ist mb bleibt der reale Grund seiner absoluten Wirklichkeit. Als ieser Grund ist er ewig die absolute, reale Potenz der Kausalität seiner selbst, die reale Wöglichkeit seiner Wirklichkeit" (242).

So sind wir glücklich angelangt bei dem unsinnigsten aller deriffe, bei der causa sui. Wie ist man darauf gekommen?

Es giebt einen falschen Rationalismus, welcher nicht zu= ieben ist, nach der Ursache des Geschehens zu fragen, sondern elcher dem Seienden felbst eine Ursache vorausschickt. Natür= h erhebt sich die Frage nach einer Ursache überall da, wo vas geschieht, ober wo eine Beränderung statt hat. Denn rrum bleibt das sich Berändernde nicht, was es ist? Diese age aber beutet schon barauf hin, daß, wenn es in seinem istande beharrte, gar nicht nach einer Ursache gefragt würde. arum jedoch wird bei einem Geschehen, einer Beränderung ch einer Ursache geforscht? Darum, weil ein Geschehen ohne sache ein Widerspruch ist. Das Ding, welches sich ohne sache ändert, ist nicht, was es ist, sondern ist, was es nicht ; es ift und ift zugleich nicht, b. h. es wird. Rann nun fein, s in sich selbst widersprechend ift? Hier mögen einige sehr jerzigenswerte Worte Franks angeführt werden; leiber find in den Werken des Verfassers zu wenig befolgt: "Was sich derspricht, das kann nicht wahr sein. Schlechthin falsch wäre e philosophische Anschauung, welche den Widerspruch statt

<sup>\*)</sup> Richt bas Kausalitätsgeset, sonbern ber falsche Sat Spinoza's:

28, was ist, muß entweder in sich ober in einem andern sein. Diese vernative ist falsch, es muß heißen: was ist, kann weder in sich, ch in einem andern sein, sondern ist absolut und die Frage nach n Woher wird gar nicht angeregt.

als ben Tob der Wahrheit, vielmehr als ein Moment derselben, nämlich als ein negatives und dadurch sie selbst entwickelndes ansehn wollte. Dem realen Sein kann nicht zugleich das Gegenteil dessen, was es ist, das Nicht-sein anhaften, und zwar das Nicht-sein genau in der Beziehung und in dem Sinne, in welchem das Sein gemeint ist. "\*)

Weil man also bei einem Geschehen als einem Widerspruch nicht stehen bleiben kann, sondern fortgetrieben wird, Ursachen dafür zu suchen, so liegt hierin schon, daß das Forschen nach Urfachen aufhören muß, wenn man bas Gescheben auf ein Sein zurückgeführt hat. Will man noch einmal nach ber Ursache bes Seins fragen, so ware bas nichts anderes, als erklarm, daß dieses einer Urfache bedarf, also nicht ein Sein, sondem abermals nur ein Geschehen wäre. Wer aber zugiebt, bas Geschehen bedarf einer Ursache, der giebt eben damit zugleich zu, das Sein bedarf keiner Urfache. Dies liegt eben im Be griff des Seins oder des Unbedingten oder des Absoluten. Darum ist jene Alternative Spinozas ganz falsch: jedes Seiende ist entweder a se oder ab alio, vielmehr liegt es im Begriff des Seienden, daß es weder a se noch ab alio ist, sow bern einfach ift, und daß es dabei sein Bewenden hat. Bod stens könnte man das Sein a se im negativen Sinne verstehen, daß es nämlich soviel bedeutet, es hat keinen Sinn nach einer Ursache zu fragen.

Nun freilich ist alles das, was uns als ein Seiendes gegeben ist, und was wir ein Existierendes oder einen Körper nennen, nicht ein absolut Seiendes, sondern es beruht auf einem Geschehen, es ist ein resativ Seiendes. Bei einem solchen ist dann auch die Frage nach dem Warum und Woher am Plaze. Leider wird dieser Unterschied gar häusig übersehen,\*\*) und

<sup>\*)</sup> Frant: Suftem ber driftl. Wahrheit. I. 1878. 22 ff.

<sup>\*\*)</sup> Auf biesen Unterschied weist auch Will (Uber Religion. Drei Essaß. Deutsch. 1875. S. 120 ff.) hin: "Als Thatsache ber Erfahrung

inmal daran gewöhnt, bei allem, was gegeben ift, nach dem Barum zu fragen, stellt man nach dem Gesetz geistiger Trägseit den Satz ganz allgemein auf: Alles muß seine Ursache aben, also auch das Sein. Nichts ist leichter, wie dies schon n Kindern zu ersehen ist, als überall zu fragen, warum? Um der recht zu fragen, muß man wissen, wo diese Frage ansebracht ist und wo nicht; sonst fragt man zuletzt noch wie die Scholastiser: woher haben die Kreaturen das "Aussnichtsssein" er?\*) Wag man sprachweise von einer Ursache des Seins, der des Absoluten reden, der Sache nach schließt diese Frage illen Sinn aus. So ist denn auch bloß sprachweise die Frage iach der Ursache des Unbedingten aufgeworfen und die Antsvort darauf, welche ja in der Frage selbst schon liegt, gegeben; s ist seine eigne Ursache und zwar im positiven Sinne, das zeißt in dem, daß er sich selbst sehr, daß sein Thun die Urs

Eine Anbeutung biefes Unterschiebes, ob sich bie Frage bes Warum auf ein Sein ober ein Geschehen bezieht, findet sich auch bei R. Lans bau: Das Dasein Gottes und der Materialismus. 1873. S. 6.

tellt fich, wenn es torrett ausgebrudt wirb, heraus, nicht bag alles, von em wir wiffen, sondern nur baf jedes Ereignis ober jede Beranderung br Dafein aus einer Urfache herleite. Es giebt in ber Natur ein auerndes und ein veranderliches Element; die Beranderungen find mmer bie Birtungen borangegangener Beranberungen. . . In jebem Begenstande giebt es außer ber außern Form und ben von mechanischen ind demifden Bufammenfetungen feiner Bestandteile abhangenden Gigendaften, noch ein anderes und zwar bauernbes Element, nämlich bie bezififch elementare Substang ober bie Substangen, aus welchen er betebt. Bon biefen ift es uns nicht befannt, daß fie gu exiftieren angefangen haben. Soweit unfer Biffen reicht, haben fie feinen Anfang und folgeweise auch teine Urfache, obgleich fie felbst Urfachen ober Miturfachen alles beffen find, was geschieht. Die Erfahrung bietet uns baber keinen Beweis, nicht einmal Analogien, wodurch es fich rechtfertigen ließe, bag wir eine Berallgemeinerung, die fich nur auf unfere Beobachtung bes Beränberlichen grunbet, auf bas offenbar Unveranberliche erftreden."

<sup>\*)</sup> Cramer: Rirchengeschichte. VII. S. 811.

fache seines Seins ist. Wird aber ernstlich nach ber Ursache bes Seins gefragt, was schon bedeutet, daß bas Sein nicht ftreng als Sein, sondern als Geschehen gedacht wird, so folgt unvermeidlich, daß man das absolute Werden zum Prinzip Werben, Thätigkeit, Wille, Wesen, der Wetaphysik macht. Sein gelten bann für gleichbebeutenbe Begriffe; bas Absolute ist nicht, ohne thätig zu sein, ober Thätig-fein ist sein Befen; es ist so, wie es will, und wie es will, so ist sein Wesen. Duch solche Reflexionen kam schon Plotin zur causa sui, und macht bas Absolute zu seinem eigenen Schöpfer, blieb aber babei besim wohl eingebenk, daß, um so etwas zu sagen, man von dem richtigen Denken abweichen muffe. "Hier hat man, bemerk Thilo dazu, aus erfter Sand die noch in unfern Zeiten vielfach gehörten und selbst von orthodox=christlichen Theologen begierig aufgenommenen Reden von der causa sui, der Selbs schöpfung Gottes. Hier ist schon jene Verschmähung eines Seienden, welches ist und bleibt, was es ist, als bes Trägers ober ber Substanz aller Thätigkeit; benn bas Thun selbst ift bie Substanz. Hier ist daher schon, wenn auch mit anderen Worten, Fichtes Ich, welches darum ift, weil es sich jelbst fest und sich durch sein eigenes Thun hervorbringt; die ab solute Freiheit, welche eins ist mit der Notwendigseit, weil der absolute Wille das Wesen zwar frei schafft, aber es nicht anders schaffen kann; ferner Begels Selbstentlassung ber Ibee aus sich selbst zur Natur und endlich jenes unbewußte Urwollen, von dem in neuester Zeit mit großem Beifall so viel gefabelt ift. — Wenn diejenigen, welche unter uns folche Reben geführt haben, als die vorzüglichsten Philosophen gelten, an benen unsere Zeit staunend hinaufblickt, so beschämt der alte Plotin unfere Tage; benn er fah und fagte, daß man beim Denken vorbeigehen muß, wenn man folche Reden führt, und daß bergleichen nur zur Überredung dienen kann. Die Philosophie

ber als strenge Wahrheitsliebe muß sich vor nichts so hüten, vie vor der Rhetorik."\*)

Ob nun gewarnt burch die Spekulationen des Reulatonismus, oder das Unfinnige und Unwürdige erkennend, iach einer Urfache Gottes zu fragen — jedenfalls hielt die dte Kirche die Anwendung des Begriffs der causa sui auf Bott für unstatthaft; man soll nach ihr wohl Gott aseitas wilegen, aber nur im negativen Sinne, daß nämlich die Frage uch einer Ursache Gottes ein für allemal abgeschnitten sei. Betrus Lombardus verbietet es darum, zu fagen, Gott jabe sich selbst gezeugt. \*\*) Als daher Des Cartes den hüchternen Versuch machte, die aseitas im positiven Sinne u fassen, nicht zwar, daß Gott sich schaffe, wohl aber sich urch seine Thätigkeit erhalte, sprechen ihm die hollandischen theologen, besonders Mastrich, die Orthodoxie ab und beandelten ihn als Reher, weil er lehre: deum esse a se posiive, denn das heiße, daß Gott sich felber zeuge durch eine nmerwährende Erhebung aus der Botenz zur Effenz und zistenz.\*\*\*)

Neuerdings hat sich das Blättchen gewendet. Mit der anonisierung der Philosophie vom absoluten Werden ist auch e von Juden (Spinoza) und Heiden (Plotin), von negasen und positiven Christen in choro gepriesene causa sui orsodog geworden. Gott ist seine eigne That, †) sagt Luthardt. elbst Hase, einem ganz andern philosophischen Gedankensise angehörend, meint: "Zur Notwendigkeit gehört immer eder eine Macht, durch welche es notwendig ist; alle Notsndigkeit ist nur durch Freiheit erklärbar; weil der Menschtteil hat an der Freiheit, vermag er das absolut Freie zu

<sup>\*)</sup> Thilo: Kurze pragm. Gesch. b. Ph. 1880. I. 354.

<sup>\*\*)</sup> Lib. I. distinctio. 4.

<sup>\*\*\*)</sup> Gaß: Geschichte ber protest. Dogmatit. II. 236.

<sup>†)</sup> Luthardt a. a. D. I. 45.

benken, was vaters und mutterlos immerdar sich selbst Ursache ist, und ist genötigt, es zu benken.\*) "Die absolute göttsliche Persönlichkeit, heißt es bei Plitt, ist selbst die schöpse rische Ursache ihres eigenen Wesens und Wollens, denn so wenig sich dies für uns vorstellig machen läßt, so ist es doch andererseits ein unausweichlicher Satz des Denkens, daß das absolute und ursprüngliche Sein eben als solches wieder irgend ein anderes zum bestimmenden und setzenden Prius habe: Gott ist causa sui. \*\*\*)

Aber namentlich bei Dorner und Frank bilbet bie causa sui den Grundbegriff ihrer Spekulationen. Die Erpost tionen des lettern find besonders darum beachtenswert, weil fich hier beständig das Gefühl eindrängt und ausspricht, daß man eigentlich Widersprechendes oder Unfinn rede. "Das Umvorstellbare liegt in dem Begriff der Selbstfetzung, welche das Selbst als sebendes voraussett, damit es zur Setzung komme, während doch dieses Selbst nicht von anderwärts her, sondem burch fich felbst fein foll. Aber eben biefe Boraussetzung, woran sich das Unvollziehbare der Vorstellung anhängt und wovon sie, weil in die Bilder endlichen Seins und Wefens gebannt, nicht lassen kann, (weil gebannt in die Analogie, überall zu fragen, woher?) Diese Scheidung zwischen Produktion und Produkt haben wir denkend hinweg zu thun, weil das Absolute sonst nicht gedacht werden würde. Und wir können das Absolute nicht nicht denken, auch wenn wir unfähig sind, es vor zustellen. Gott ist reine Aktivität; er ist Aus-sich-selbst-sein, Durch = fich = felbst = sein und Für = sich = selbst = sein. \*\*\*) Dieu sera

<sup>\*)</sup> Safe a. a. D. I. 346.

<sup>\*\*)</sup> Plitt: Evangelische Glaubenslehre. 1863. I. 130.

Auch von der Goly (Chriftliche Grundwahrheiten. 1873. S. 263 u. 291) ist geneigt, die causa sui im positiven Sinne auf Gott anzuwenden, doch ohne es weiter auszuführen.

<sup>\*\*\*)</sup> Frank a. a. D. I. 112 ff.

complet, sagt ganz in bemselben Sinne Renan, dieu sera plustôt qu'il n'est: il est in sieri, il est en voie de se faire.\*)

Hier fragt Köstlin ganz richtig: "Was ist es denn, was Gott setzt, indem er sich selbst setzt? Was ist es, dessen er bewußt ist, indem er von sich weiß? Was ist es, was er mitteilt als der Liebende? Wir dürsen nicht verkennen, daß in dieser Beziehung manche bedeutende christliche Theologen in seltsamen Zirkeln sich bewegen."\*\*)

In der That liegen hier die offenbarsten Widersprüche grell zu Tage, so daß man den betreffenden Begriff gar nicht aufstellen kann, ohne ihn zu kritisieren und verwerfen zu mussen. Auch das blödeste Auge, mag es noch so sehr an Widersprüche gewöhnt sein, bemerkt sie hier. Interessant ist es baber nur, wie man sich darüber hinweghilft. Es geschieht dies auf mehrerlei Art. Einmal beruft man sich auf die Unbegreiflichkeit Gottes. Allein dies ist hier gar nicht am Plate. Wäre nur die causa sui ein gegebener ober ein im notwendigen Denken unvermeid= lich erzeugter Begriff oder auch ein integrierender Bestandteil einer würdigen Gottesidee, ja nur ein in den Offenbarungsurkunden angedeuteter Gedanke! Aber nichts von alledem. Es ist, wie wir gesehen haben, die causa sui hier weiter nichts, als ein im unbewachten Denken erzeugter Begriff, der sich allerdings mit einer gewissen Notwendigkeit einstellt, wo populäre Redeformen für spekulative Weisheit gehalten werden und überhaupt, wo absolutes Sein mit relativem verwechselt wird. Bum andern sucht man jenen Begriff zu rechtfertigen, indem er als ein erfahrungsmäßig gegebener und zwar sehr allgemein gegebener hingestellt wird. Im besondern das Wort und der Begriff des Organismus foll aus allen Schwierigkeiten heraushelfen. Was in den chinesischen Dramen der Polizeidiener, in

<sup>\*)</sup> Revue des deux mondes. 1863. 47.

<sup>\*\*)</sup> Röftlin: Der Glaube u. f. m. 184.

der antifen Tragödie der deus ex machina, in der Komödie bes Mittelalters der Teufel war — das ist für die neuem monistischen Systeme ber Dragnismus. Allemal, wenn ber oft selbst geschürzte Knoten so verschlungen ist. daß die Mittel ber gewöhnlichen Logik nicht mehr ausreichen zu seiner Lösung; wenn der Held ruft: Samiel hilf — dann erscheint zur rechten Beit ber Begriff bes Organismus und rettet aus allen Röten. Darum statuiert auch Frank außer bem logischen noch einen organischen Fortschritt des Denkens (127). Gott ist der vollfommenste Organismus, ruft Dorner, und meint hiermit ein Recht zu haben, alle Ungereimtheiten, insbesondere die causa sui, in Gott hinein zu benken. "In dem Begriff der Raufelität liegt nicht, daß das Produzierende ein Anderes überhaupt sein muffe, als das Produkt. Der lebendige Organismus ift hierfür Beispiel" (245). "Gott als der Dreieinige ist absoluter Draanismus"\*) u. s. w.

Gesetzt nun, der Begriff des Organismus wäre ein ebenso widersprechender Begriff, als der der causa sui, wäre dem damit alle Schwicrigkeit beseitigt? Ist ein Problem gelöst, wenn es sich mehrsach gegeben sindet? Und sind denn wirklich die Organismen Formen der causa sui? Die Sache selbst verhält sich in Wahrheit ganz anders. Eine oberflächliche Auffassung des Organismus hat in Zeiten, da man von desse innerer Natur noch sehr wenig wußte, denselben allerdings als eine Art causa sui angeschn; man meinte denselben wissenschaftlich damit erkannt zu haben, daß einige seiner konstituierenden Merkmale herausgegriffen und verallgemeinert wurden. Da kam denn freilich heraus: das Ganze setze die einzelnen Glieder und diese wieder das Ganze; eines habe wechselseitig stets das andere zur Voraussetzung. Indem so, wie schon Heralit that, das organische Leben zu einem absoluten Werden generalie

<sup>\*)</sup> Delitich a. a. D. 279.

iert und in der eben angegebenen Beise als Widerspruch hineftellt ward, konnte man sagen: ber Organismus ist zwar in ich widersprechend, also eigentlich unmöglich und doch ist er pirklich vorhanden; ebenso auch der Gottesbegriff! Wir werden ergleichen Reben vom Organismus noch einmal zu hören beommen, wenn wir im letten Abschnitt von der organischen nd mechanischen Weltanschauung reben. Für jett wird es lar fein, was Dorner unter ber "absoluten Ursache" versteht. ts ist ein anderer Name für absolutes Werden. Ist nun dieses inmal in Bezug auf bas Absolute zugelaffen, bann ift es nicht mehr schwer, auf dem so oft betretenen Wege, aus den= elben abzuleiten, was man will. Eins ist so berechtigt und o unberechtigt als das andre; jede Bestimmung hat als alleini= gen Grund das absolute Werden. Man wundre sich also nicht, vie sich der leere Begriff A = A allmählich durch seine eignen Setzungen anfüllt, wie das Absolute zu einem Pleroma, einer Belt realer Kräfte, zu einem unerschöpflichen Born wird, vernöge beffen es ewig ausströmenbes, aber auch ewig zuructtromendes Leben ift (245). Ober, wie fich Frank 126 ausrückt: Aus sich heraus ist Gott ber Küllort aller Realität. rin Meer in sich freisender, aller Gegensätzlichkeit und Beschränktzeit lediger, den Charafter der Absolutheit in der Form an ich tragenden Lebensfräfte und Ideen.

Aus einem solchen Pleroma kann ohne Zweifel jede Religion ihren Gottesbegriff ableiten, den Woloch ebenso gut als den Fitzlipuzli der Mexikaner. Aber natürlich steuern die christlichen Theologen auf den christlichen Gottesbegriff los. Nun erinnere man sich an jenen Kanon Dorners: man muß die Begriffe gleich von vornherein so sassen, daß hinterher alles sich ableiten läßt, wozu sie vorausgesetzt werden; dann sieht ja jeder, wie leicht es ist, aus A = A den christlichen Gott zu entwickeln. Dergleichen Ableitungen sind bekannt; sie verlaufen überall gleich. Nur einiges sei hier hervorgehoben. Den wirklichen

Dingen und Ereignissen wird stets erst deren Möglichkeit vorausgeschickt, und diese als Vermögen verstanden, wobei das Wort potentia mit seiner Doppelbedeutung als Möglichkeit und Macht die besten Dienste leistet. Ift es dann ein Wunder, wenn das Bermögen bas wirkt, mas zu wirken in feinem Begriff liegt; also daß es 3. B. wenn wir denken, ein Urdenken giebt. "Das Denken geschieht durch Denkgesetze, welche es sich nicht selbst sett, sondern als das Unerschütterliche, absolut Feste in sich eingeboren findet. So geht das Absolute als die logische Macht allem wirklichen Denken voraus. Das Absolute ist das Urlogische, die als seiend vorauszusepende Urmöglichkeit des logis schen Denkens." Ebenso wird das Absolute als Urwissen bewiesen: "Wissen ist Einheit von Denken und Sein. Bare biefe Einheit nicht in einem gemeinsamen Urgrunde beider an sich vorhanden, so könnte diese Zusammenstimmung beider auch nicht in uns werden. Also muß diese absolute Zusammer stimmung als Wahrheit ursprünglich gegeben sein. Das Ab solute ift die Urmöglichkeit alles unseres Wissens" (219). Ebenso wird, aber erft viel später, die absolute Bersönlichkeit Gottes bewiesen. Woher benn sonst überhaupt Personen? Berson sett Urperson voraus! Gesett die Verehrer des Gottes Ban wollten deffen Realität beweisen, so wurden fie, auf die verschiedenen Böcke hinzeigend, sagen: es giebt einen Van! benn qualis effectus talis causa.\*)

Das alles sind längst verbrauchte Mittel des Monismus. Originell aber erscheint die Ableitung der geistigen und ethischen

<sup>\*)</sup> Das wäre ganz das nämliche Schlußverfahren, welches Luthardt a. a. D. I. 50 anwendet: "es ist eine alte (aber falsche) Regel der Logik, daß die Wirkung nichts enthalten kann, was nicht zuvor in der Ursache gelegen. Das Bewußtsein ist dem Bewußtsosen gegenüber etwas schlechthin Reues und Andres. Wie kann es also von diesem erzeugt sein?" Das würde etwa zu einer Art Ideenwelt führen, in welcher für jedes wirkliche Ding ein vorbildendes Schema als Ursache vorhanden wäre.

Eigenschaften Gottes. Nachdem Gott als Zweck und zwecksetzendes Brinzip beschrieben ist, wird gesagt: diese Zweckmäßig= teit und Schönheit sei noch ohne Geistigkeit (261). Also zwecksetzende Thätigkeit ohne Geistigkeit! Aber ehe es zur Geistig= teit kommt, muß noch Gerechtigkeit dazwischen geschoben werden. Also auch Gerechtigkeit ohne Geistigkeit! Nun höre man die Ableitung der Gerechtigkeit. "Das ist nicht bloß tragischer Rufall, daß alles einzelne ober (!) Naturgute immer wieder vergeht. Es geschieht dem blok Naturguten sein - Recht" (261). Darum wird bas als "Gerechtigkeit" Gottes gepriesen, daß alles Einzelne vergeht, er aber besteht. "Das absolute Leben muß nicht bloß das Recht des Stärkern haben, was noch nicht wahrhaftiges Recht ist (aber doch schon Recht!), sondern muß die absolute Gerechtigkeit in sich tragen" (270). Aus dieser Gerechtigkeit wird dann die Geistigkeit gefolgert. "benn wer die Idee der Gerechtigkeit anerkennt, bejaht den Geist" (273) und wo Geist, da Wahrheit. Also immer das Befondere aus dem Allgemeinen!

Berweilen wir noch etwas bei dem Begriffe der Gerechtigsteit. "Gerecht ist, daß ein jegliches behandelt wird nach seinem Begriff als das, was es ist, d. h. logisch. Die Lüge ist z. B. ungerecht, weil es unlogisch ist, das Sprechen, was nach seinem Begriffe Offenbarung eines Innern sein will, zur Verhüllung, ja zum Gegenteil zu gebrauchen. Unterschlagung ist ungerecht, d. h. es ist logisch unwahr, zu sagen, das Unvertraute sei nichts Fremdes, sondern Eigentum. Es ist so viel, als sagen, A ist nicht A. Ungerecht sein heißt den praktischen Versuch machen, die Logist der Wahrheit umzustürzen; gerecht sein heißt, der Logist der Dinge folgen, wie sie von Gott geordnet sind" (278).

Ganz ebenso Frank 202: "Eine Kreatur ist gut, b. h. (!) entsprechend ihrem Zweck, b. h. (!) abäquat der göttlichen, in ihr sich realisierenden Idee."

Man fragt unwillfürlich, wie kommt es, daß zwei jo hervorragende, mit der Geschichte der Ethik ohne Aweifel wohlbekannte Theologen, sich gerade die dürftigste, beiftische Begründung der Moral bei Wollaston als Vorbild ausgesucht haben. Letterer wird zwar nicht genannt, aber die Ahnlichkeit ift boch zu frappant, als daß fie zufällig fein könnte. Wollafton meint auch, wie ichon ein Schüler Clarke's, Lowman es ausgesprochen hatte: daß die Moral nur die praktisch gewordene und in Handlung getretene theoretische Vernunft fei. Alle gute Handlungen sind der Ausdruck logisch wahrer, und alle bösen der Ausdruck logisch falscher Sätze. Ebenso gezwungen ift hier die Ableitung der einzelnen Gebote ber Moral als wahrer Säte, wonach 3. B. Diebstahl hieße, burch bie That sagen, fremdes Eigentum ist mein, Mord hieße, burch die That sagen, der Feind ist nicht u. s. w. Was aber ift benn nun eigentlich die Wahrheit und welches Verhalten zu ben Dingen ist das der Wahrheit gemäße? Als Antwort das für kommt die platteste Nüplichkeit zum Vorschein. meint Wollaston zwar auch: man muß die Dinge behandeln nach ber Bestimmung, welche Gott hineingelegt hat, sodaß ein Handeln gegen die Natur der Dinge als ein Ungehorsam gegen Gott erscheint. Aber welches ist die Bestimmung ober ber Aweck jedes Dinges? Hierauf antwortete die Popularphilosophie vor Kant: der Nuten! Der höchste Zweck ist ja bas Glück der Menschen, und natürlich ist das Unvollkommene um des Vollkommenen willen da, folglich muß man sich bei jedem Dinge fragen, wozu nütt es den Menschen? fährt man benn bie Bestimmung, welche Gott in jedes Ding hineingelegt hat. Daber das Schicksal einer jeden kosmisch angelegten Moral, daß sie in die allerplatteste, spießbürgerliche Nütlichkeitslehre ausläuft!

Doch fragen wir nun nach der Gerechtigkeit Gottes. Besteht diese auch in der richtigen Behandlung der Dinge?

War er, ehe diese vorhanden waren, nicht gerecht? "Die Gerechtigkeit sett mindestens eine Zweiheit voraus, Gott ift also nicht abstrakte Einheit, sondern in sich unterschieden; gerecht ist Gott in sich, indem er jegliches in sich (jedes Moment des innern Werdeprozesses) nach seinem Werte benkt und will, jedem der Unterschiede in sich richtige, gerechte, harmonische Stellung giebt" (281). Hier läuft boch die Gerechtigkeit gang beutlich auf das hinaus, was man sonst Verstand nennt, nämlich jedes Ding behandeln nach seinem Begriff, (3. B. die Suppe nicht mit der Gabel, sondern mit dem Löffel effen), also sich in seinem Denken und Handeln nach ber Qualität bes Gebachten Soll das der Ausdruck für die göttliche Gerechtigkeit fein? Soll nicht andererseits Gott felbst erft die Idee und Bestimmung einem jeben Dinge gegeben haben? Kann er sich barnach richten, ehe die Dinge eine Bestimmung haben? Und wonach richtet er sich benn, wenn er den Dingen ihre bestimm= ten Ideen giebt? Soll hier die bloße Willfür herrschen? Dorner felbst meint: bas Recht fest überhaupt gegebene Werte voraus, sei es endliche oder unendliche, die es ordnet und gerecht behandelt und für die es da ist (292). Die Frage nun, wer diese Werte sett, ob sie überhaupt gesetzt werden müssen, oder als etwas absolutes sich geltend machen, wird jo lange hin und hergeschoben, bis zum größten Erstaunen bes Lefers die Lösung in der Trinität gefunden wird. Bloker Wille barf bas Gute nicht sein, bas wäre Willfür; blokes Sein auch nicht, das wäre Natur, also eine Vereinigung beider burch die Trinität: Erft ist Gott als das Gut=Sein (Bater), daraus geht hervor das Wollen des Guten (Sohn); indem bas Wollen sich nach dem Sein richtet ober der Sohn dem Bater gehorcht, vollzieht sich die Bereinigung (ber Geist).\*)

<sup>\*)</sup> Außer biefer ethischen Begründung der Trinität tommt bei Dorner noch eine physische und eine logische vor. Die physische ift die

In Wahrheit heißt dies nun weiter nichts, als: der Wille des Absoluten ist schon immer auf das Gute gerichtet, ja dieses ist das Absolute selbst; oder Gottes Sein oder sein Werden oder sein Wille ist das Gute. Ganz offen spricht es Frank aus: "Das Gut-Sein ist nichts als das Sein Gottes, nicht ein irgendwie Neues zu dem bisher erkannten Wesen Gottes hinzusügendes, sondern der absolute Geist, als dreieiniger und persönlicher, ist als solcher schlechthin gut. Das schlechthin vollkommene Sein des absoluten persönlichen Gottes ist das Gutsein" (205). Nun lasse man sich nicht irre machen, daß immer geredet wird von dem Sein Gottes; das heißt

causa sui: Gott ift positive Aseitat, b. h. Selbstbegrundung, vermoge welcher Gott fich ewig zu bem macht, mas er ift: er ift fo Birfenbes und Gewirftes. Woher nun bas Dritte? Und wenn ein Drittes, warum nicht ein Biertes, Fünftes u. f. m.? Sier bemerkt auch Rubel (bas driftl. Lehrspftem 1873. S. 27) "nach unserem Dafürhalten ift bas Unternehmen, die Trinitat fpekulativ gu tonftruieren, bis jest immer nur entweder hochftens zur Erfaffung einer Zweiheit in Gott gedieben, benn nie konnen wir begreifen, wie außer bem Biffenben, refp. Liebenben, und bem Gewußten refp. Geliebten auch bas Berhaltnis beiber, ber mutuus amor und bergl, eine Berson sein soll, oder es kommt nichts weniger als die firchliche Trinitätslehre heraus." Doch fahrt Dorner unbekümmert2darum fort: "Die lebendige Wirkung findet ewig den Beg jurud ju bem erft Birtenben. Diefe Rurudwendung geschieht burch Bermittlung eines Dritten, welches fie ebenfo in Berichiebenheit erhalt, wie verbindet." So foll es in jedem Organismus fein (404). Die logische Trinität: Gott ift bas Urwissen. Wiffen hat ein Objekt; biefes ift nichts außer Gott, fondern er felbft. Das Finden feiner felbft ift Das Selbstbewußtsein bes Menschen ift Ebenbilb ber Trinität (405 ff.). Uhnlich Frant 189: "Der Prozeg ber menschlichen Ichsehung enthält eine Eriplicität, bas 3ch als Sepung, als gefest und zwar als Setung feiner felbft." hierbei weift Dorner auch auf Begel und Schelling als feine Gemahrsleute bin (383).

<sup>&</sup>quot;Ohne Trinität giebt es kein Wissen, auch kein Wissen von der Welt, denn alles Wissen gründet sich auf objektiv Wahres, was nicht erst durch Willtur gesetzt ist, und absolut Wahres giebt es nur im trinitarischen Gotte" (428).

hier nichts anders, als das Sein überhaupt, denn ein anderes Sein als Gottes Sein giebt es hiernach nicht. Man hat also die immer wiederkehrende monistische Gleichung Sein — Werden — Wacht — Recht. Was ist, ist vernünftig; Unvernünftiges, Böses ist nicht.\*)

Auf dieser Stufe nun, nachdem drei Personen in Gottes Wesen nachgewiesen, und er als der Heilige erkannt ist, sett sich Gott als Person! Bis hierher hat Dorner immer nur von der Gottheit gesprochen, vermutlich also etwas Unpersönsliches gemeint, jett erst redet er von Gott.

Nun freilich meint Dorner nicht, daß diese Entwickelung Gottes in der Zeit nach und nach vor sich gegangen sei, sons dern die absolute Persönlichkeit ist ewiges Resultat der trinitarischen Glieder, aber andererseits ist das Resultat, weil ewig vorhanden, auch in der Selbsthervordringung mit wirksam. Wenn hier auch die Zeit eliminiert wird, an der Unmöglichkeit der Ableitung einer Stufe aus der andern, als ihrer Bedingung, ändert sich dadurch begrifflich gar nichts. Sollen nun aber gar die jedesmal folgenden oder bedingten Stufen mit wirksam gewesen sein bei Hervordringung der vorangehenden oder der sie bedingenden, dann wird der Knäuel noch widerspruchsvoller; der wahre Begriff der causa sui tritt deutlich hervor, das Bedingte ist die Bedingung seiner selbst. Aber auch hier soll wieder ein Hinweis auf den Organismus helsen, in welchem ebenfalls die Wirkung die Ursache und umgekehrt sein soll (432).

Nehmen wir nun aber einmal an, es sei gelungen, aus bem einfachsten aller Anfänge A=A bie ganze Fülle ber Gottheit im christlichen Sinne zu entwickeln: was war bann bieses A? Es war nicht bas Sein, sondern bie Ursache bes=

<sup>\*)</sup> Auch Plitt a. a. D. 126 befiniert bas Urgute "als bas an ihm selbst vollkommene Sein ober bas metaphysisch Gute und bas in freier Selbstbezogenheit sich vollendende Sein oder bas ethische Gute nach ihrer arundwesentlichen Einheit."

selben: biese Ursache selbst also ist nicht, ehe sie das Sein schafft. A ist eigentlich das Nichts; jedenfalls der leerste Begriff, den man nur denken kann. Und aus diesem Nichts heraus entfaltet sich, ganz allein aus ihm, die ganze Herrlichseit Gottes und der Welt! Dorner erklärt es Hegel gegenüber für ummöglich, daß das Sein in das Nichts Sein umschlage, ist es leichter denkbar, daß das Nichts in das Sein umschlagt? Bas ist gegen eine derartige Entwickelung die ausschweisendste Descendenztheorie, welche aus dem Urschlamm die Herrlichseit der organischen Welt auf Erden ableiten will! Und diese Ansicht nimmt doch noch zahllose äußere Ursachen und grenzenlose Zeiträume zur Erklärung hinzu. Hier aber wird noch unvergleichlich mehr in einem Augenblick rein aus dem Nichts entwickelt!

Bisher ist Gott ganz ohne Beziehung zur Welt betrachtet worden, wie er an sich ist, oder vielmehr sich gezeugt hat. Nun sein Verhältnis zur Welt.

Hunde des Gegebenseins der Welt stehen bleiben, sondern vielmehr den wissenschaftlichen Übergang zu ihr gewinnen (449), also doch wohl die Erkenntnis, warum sie ist und warum sie so ist, wie sie uns gegeben ist. Daß nun Gott die Idee der Welt faßt, macht keine Schwierigkeiten, ist doch Gott das Pleroma, der Füllort aller Möglichkeiten, also auch der gegebenen Welt. Diese "urständen in Gott als das nicht-nichtsein könnende" (416). Indes dei dem Versuche, die wirkliche aus der von Gott bloß gedachten Welt abzuleiten, den Übergang von der Idee zur Wirklichseit zu sinden, läßt sich Dorner durch die pantheistischen Systeme warnen, er erkennt, daß wenn hier eine Notwendigkeit in Gott angenommen wird,

<sup>\*)</sup> In Den Froschen bes Aristophanes macht Afchylus bem Euripides es zum bitterften Borwurfe, daß er sage, "es sei Richts-fein bas Sein".

Die Welt aus fich heraus zu setzen, daß dann der Begriff einer Schöpfung verloren geht und blinder physikalischer Ratur= rozeß an seine Stelle tritt. Darum begnügt er sich, endlich u gestehen, jener Übergang, mit welchem er sich über die blok mpirische Kunde von der Welt erheben wollte, sei nicht zu rtennen, man muffe bei einer freien Schöpfung aus Nichts teben bleiben (474). Damit glaubt er sich genügend gegen en Pantheismus salviert zu haben. Indessen ist er doch schon on vornherein durch den Monismus, die Annahme nur Eines Beins, daß Gott also selbst die Substanz der Welt ist, streng zenommen den Konfequenzen des Pantheismus verfallen. Allein Die Begriffe hier ftreng nehmen, daß hieße einen Maßstab an vie Werke der spekulativen Theologie legen, welcher vielen derjelben fremd ift. Denn das gehört ja mit zu deren besondern Eigentümlichkeiten, mancherlei Gebankenreihen anschlagen und aufnehmen, aber fie niemals bis zu Ende führen, sondern nach Belieben und Bedürfnis abbrechen, umbiegen, mit entgegen= zesetzten amalgamieren und so jeglicher strengern Konsequenz aus bem Wege gehn.

Etwas weiter in der notwendigen Folge der einmal acceptierten Gedanken geht Frank. Hier sind nicht allein, wie bei den bisher besprochenen spekulativen Bersuchen, die sämmtlichen Boraussetzungen des Pantheismus oder Atheismus gegeben, sondern es werden daraus auch viel weiter als sonst üblich ist, die Konsequenzen gezogen.

Frank hebt zunächst hervor, daß wir es nie zu thun haben mit dem Stoff, sondern immer nur mit dessen Kräften. Der Stoff ist nicht nur das Unerkennbare, sondern auch das Nichtige, für uns Bedeutungslose (330). Hier scheint das Bedeutungslose und das Nichtige als gleichbedeutend gesetzt zu werden. Der Stoff ist allerdings, als der zu den gegebenen Kräften notwendig hinzugedachte Träger, in praktischer Hinsicht für unser Handeln und Leiden von der Natur völlig bedeutungs-

los, bedeutungslos innerhalb gewisser Grenzen auch für ben Physiter, Chemiter und Physiologen, sofern diese einzig und allein mit gewiffen Rräfteverhältniffen ber Natur beschäftigt Aber barum ift ber Stoff, ober find die Träger ber Kräfte noch nicht etwas Nichtiges. Ignorieren ist nicht Re gieren. Als Nichtiges, als Nichts sieht nun auch Frank das, wovon die Kraft ausgeht, nicht an. Hier stellt er sogar sehr richtige Reflexionen an, die allein schon hinreichen, sein ganzes System des Monismus zu stürzen und eine gesunde Metaphysik zu gründen. Der Schein, sagt er 74 ff., ist notwendig auf ein Sein zu beziehen, benn sofern der Schein ist, haftet an ihm etwas von der Realität, deren Schein er ift. Diefe Realität stellt sich gegenüber dem Schein, welcher nicht ift, was er zu sein den Anschein hat, und dessen wiederholt erfahrene Täuschungen den Begriff bes Seins, bas Berlangen nach demfelben nur umfomehr zum Bewußtsein zu bringen. Der Schein ist die Unwahrheit und bleibt sie, insofern er ben Widerspruch in sich trägt, daß er auf die Realität Anspruch macht, die er nicht ist; mag er immerhin nach ber andern Seite Wahrheit sein, nämlich insofern er als Schein da ist und nicht sein würde ohne eine aber andere Realität, welche macht, daß er ist (23). Es kann nichts werben außer wenn etwas ift, woraus es wird. — Unter Schein hat man hier wohl zunächst bie gegebenen Erscheinungen zu verstehn und unter Sein ben refp. die Träger, welche die Erscheinung bedingen; ober Schein bedeutet die Kraft, und Sein das Wesen. In dieser Beziehung fagt er gang im Sinne einer realiftischen Metaphyfif: jebe Rraft sett ein Wesen voraus, von dem sie ausgeht, es wäre ein Widerspruch, eine absolute und unbedingt wirkende Kraft zu setzen (108). Also wir dürfen nicht bei dem Gegebenen, auch nicht bei den Kräften als solchen stehen bleiben, sondem find genötigt, wenn wir nicht in Widersprüchen fteden bleiben wollen, die Kräfte auf Seiendes zurückzuführen; und gwar

rf beides nicht getrennt werden, sondern es gehört streng sammen wie Kraft und Stoff, wie Substanz und Accidenz. is drückt der Verfasser so auß: die Kraft darf von dem esen, dessen sie ist, nicht gesondert werden, da das Wesen n in dem besteht, was die wirkenden Kräfte von ihm zu ennen geben. "Wir könnten daher (in gewissem Sinne) die entität zwischen beiden behaupten, indem wir sagen, eben ses Wirkende sei (bezeichne) das Wesen, wobei aber doch zleich unterschieden würde zwischen dem Sein dieser Wirkung der in ihr wirkenden Kraft, unter ersterm wäre das Wesen verstehen" (108).

Auch das wird man zugeben müssen, ja es liegt schon mittelbar in den vorgetragenen Gedanken, daß das hier stulierte Sein oder Wesen ein Absolutes ist, denn wäre es nicht, wäre es nur ein Relatives oder Bedingtes, so wäre abermals nur Erscheinung oder Schein und deutete weiter rück auf absolutes Sein (330).

Aber nun werden wir plöglich in den Monismus versett, 8 Absolute, ober ber Träger der Kräfte wird als Gins genommen. Außer dem Unendlichen fann überhaupt nichts Gott ift alles Sein. (System der chriftl. Gewißheit Das Absolute als solches schließt die Existenz 364 ff.) gend welcher Realität außer Gott, auch wenn wir ihr bas cabitat ber Absolutheit nicht beilegen, aus." (System ber riftl. Wahrheit. I. 118.) Frank nimmt nun durchaus nichts rud von dem, was er im Allgemeinen über das Verhältnis n Stoff und Kraft, Sein und Schein gesagt hat, sondern nbet es ftreng auf bas Berhältnis Gottes gur Belt an. ott ift das Sein, die Substang; die Welt ist die Rraft, der chein, die Erscheinung Gottes im eigentlichen Sinne. r Pfalmift von den Kräften Gottes redet, die fich z. B. am mmel kundthun, so ist das wörtlich zu verstehen, die Kräfte r Natur find die Rräfte Gottes; eine Natur giebt es nicht.

sofern man nicht lediglich die gegebenen Erscheinungen darunter denkt, welche aber eben nichts als Kräfte Gottes sind. Auch jene enge Verknüpfung zwischen Stoff und Kraft, die er sogn eine Identität nennt, will er auf das Verhältnis zwischen Gott und Welt angewendet wissen.

Darum giebt er dem Begriffe der Schöpfung aus Richts einen positiven Sinn; es besagt berselbe nach ihm: wie man sich einen Rock aus Tuch macht, so macht Gott die Welt aus Nichts ist der Stoff, aus welchem sie gemacht ift, fie besteht aus Nichts und ist Nichts (399). Um bies zu ver anschaulichen, bedient er sich sehr häufig bes bei ben alten Inoftikern und namentlich bei Jakob Böhme beliebten Bildes von der Spiegelung Gottes. Die Welt ist nur das Spiegelbild, der Wiederschein Gottes. Indes zur Spiegelung gehöt mindestens zweierlei, der Spiegel und das Objekt. ift nun ber Spiegel, in welchem Gott fich fpiegelt, mb welches sein Bild reflektiert, welches ift ber Abglang Gottes? Frank fagt meift, er spiegelt fich im Endlichen. Endliche foll ja felbst erft die Wirkung der Selbstbespiegelung fein, das kann boch nicht zugleich die Bedingung davon fein! Worin spiegelt sich also das Absolute? Einmal wird, genau im Sinne der alten Gnostiker, geantwortet: im odx or. "Während an dem Nicht=Ich das menschliche Ich die Grenze hat, ber gegenüber es sich in sich fixiert, sett das absolute göttliche Ich sich selbst gegenüber dem absoluten Richt-Sein, obx ör im ftrengsten Sinne genommen." (S. d. chriftl. Gewißheit. I. 386.) Dies im strengsten Sinne verstanden, wurde heißen, das Mb solute fest sich überhaupt nichts gegenüber, spiegelt sich gar nicht. Ein in dieser Beziehung konsequenterer Denker, welcher auch die Welt als eine Spiegelung Gottes zu begreifen sucht, macht sich selbst den richtigen Einwand, wodurch die gange Meinung für unmöglich erklärt wird. "Wie die einfachen weißen Strahlen, nachdem sie durch ein Prisma hindurch geangen sind, sich in mehrere farbige zerlegen und zugleich ihre kichtung verändern, so daß sie aus andern Punkten zu kommen cheinen, als die sind, aus denen sie wirklich kommen, was eine erzerrte Ansicht des betrachteten Gegenstandes ergiebt; — benso stellt sich der reale Inhalt, welcher an sich das Göttziche ist, in der ihm fremden Form des Gegensaßes als diese miere Welt dar, welche im vollkommensten Sinne des Wortes das verzerrte Vild Gottes ist. Was ist aber hier das Prisma? Boher kommt die dem Inhalte fremde Vestimmung des Gegenzaßes und des Geschehens? Wie konnte das Reale dazu kommen, n einer fremden Form zu erscheinen? Dieses zu begreisen, ist hlechthin unmöglich."\*) Also, muß man schließen, darf eine Uche Ansicht auch gar nicht ausgestellt werden, denn sie ist icht allein subjektiv unbegreissich, sondern begrifflich unmöglich.\*\*)

<sup>\*)</sup> Spir: Die Bahrheit, 1867 und Erörterung einer philosophien Grundeinsicht. 1869.

<sup>\*\*)</sup> Der Gebante, bag bie sichtbare Belt bas unsichtbare Befen ittes abspiegelt, tehrt öfters in ben Rreifen ber Gefinnungsgenoffen Berfassers wieder. So meint 3. B. auch Plitt: "Die Welt ist ein niegel und Abbrud bes göttlichen Befens felbft in feiner Mannigtigfeit und unendlichen Fulle sowohl als in seiner geordneten und tigen Ginheit, ein vollendeter Organismus" (evangel. Glaubenslehre 1). Frant fucht indes die Ahnlichkeit bes Objektes mit feinem Bilbe d etwas näher barzuthun. "Raum und Zeit find bie Etippa bes sfens Gottes. Der Beit in ber Welt entspricht in Gott, bag er fich bft ewig bedingt" (322). Aber wo liegt zwischen der causa sui und : Beit das tertium comparationis? Hier wirkt die populäre Bor-Lung von der Urfache und Wirkung als einer zeitlichen Aufeinberfolge mit, welche indes bekanntlich bei bem Rausalbegriffe völlig wefentlich ift. Diefes Unwesentliche, Die zeitliche Aufeinanderfolge, a ber noch außerbem bei ber causa sui als einem ewigen, zeitlosen eignis, abgesehen wird, bilbet ben Bergleichungspunkt. Desgleichen Lber Raum bie Bielheit in Gott abbilben, freilich fei bas Biele in ut nicht nebeneinander, sondern ineinander. Also auch hier eine leitung wie lux a non lucendo nach Art ber alten Etymologie, von : Boltaire fagte, fie fei eine Biffenschaft, bie nur wenig Rudficht hme auf die Botale und gar teine auf die Konsonanten. Wir gebenten

Zuweilen scheint es nun, als ob den Menschen eine An Realität beigelegt würde, und das Weltbild, ganz ähnlich als bei Bertelen, eine Folge ber Wechselwirfung Gottes mit bem Menschen wäre. Gott wirkt barnach so auf die Menschenselen, daß sie sinnlich wahrzunehmen meinen, was an sich nichts ift. Darum benn auch gesagt wird, bag Gott bie Welt lediglich für uns geschaffen habe, daß sie außer uns kein Dasein babe, und es dem Verfasser Struvel macht, daß doch in der Bibl auch vor der Schöpfung des Menschen von einer Welt ge sprochen wird. (S. b. chriftl. Welt. 332.) Indes auch die relative Selbständigkeit wird gar bald konsequenter Beife ben Menschen wieder abgesprochen: "Das Verhältnis zwischen ber menschlichen und ber göttlichen Berfönlichkeit wird nicht so gedacht, daß die göttliche ihre Grenze habe, wo die mensch liche anfange, sich zu ihr stelle wie ein Anderes zu Anderem." (Gewisheit. I. 381.) Also nicht wie ein Bater zu seinen Kindern, oder ein Freund zu seinem Freunde? Sondern weiter bleibt dem Verfasser und dem ganzen Monismus nichts übrig — Gott spiegelt sich in sich selbst, sett sich in allen nur felbst; und das Berhältnis zur Welt, insbesondere ber Verkehr mit den Menschen ist immer nur ein Verhältnis zu sich selbst: und wo der Mensch Gott anbetet, ist überall Gott vor seinen eigenen Altaren sich selbst anbetend. Daber ift auch in allen monistischen Systemen nur von einer Selbstliebe,

hierbei noch einiger Worte Taute's (a. a. D. I. 469): "An Spiegelei fehlt es allerdings bei Spinoza nicht: es spiegelt sich die Substanzin ihren Bestimmungen, und diese spiegeln sich in jener; es spiegeln sich die Bestimmungen, als unendliche Reihe zusammengehöriger Modisitationen des Denkens und der Ausdehnung ineinander; es spiegelt sich die absolute Substanz, als unendliche Selbstursache ohne Zweck und Sinn unendlich in sich selber. Ist denn Wissenschaft nichts weiter als Spiegelei? Heiligkeit und Realität haben eine höhere Bedeutunz! Aber Spinoza, als Moralist unter der Kritik, als Wetaphysiker völlig absurd — was bleibt noch übrig von dem gepriesenen Spinoza?"

bem Gegenstück der chriftlichen Liebe, die nicht das Ihre sucht, die Rede. "Die Liebe ist Selbstbewegung, welche in der Hinsgabe an Anderes sich selbst findet" (208). Die Liebe Gottes des Absoluten, kann nur auf persönlich Anderes, was er selbst ist, gerichtet sein, das schlechthinnige Fürssichssein Gottes, was doch ein Sein für Anderes, ist seine absolute Gutheit, aber diese Sein für andere, seine absolute Liebe ist das schlechtschminge Fürssichsseichssein seiner Selbstesein sit der von ihm gesetze Abglanz seiner Selbstbefriedigung in einer Welt des Endlichen, die auch ihrem Wesen nach Wiederschein seines unsichtbaren Wesens ist (267). Die Liebe Gottes zur Welt hat darin ihre Erklärung, daß er sie nicht für sie und um ihretwillen, sondern für sich und um seinetwillen koncipiert und geschaffen hat. Seine Herrlichseit sucht er, indem er die Guten belohnt und die Bösen bestraft"\*) (282).

Wenn nun überhaupt das Wort Pantheismus noch angewendet werden darf, so ist es gewiß hier am Plat, man nag die Definition noch so sehr zu Gunsten des Monismus unfstellen. Selbst Männer, die den Spekulationen Franks onst sehr nahe stehen, definieren doch den Begriff Pantheisenus auf eine Art, daß sich Franks Anschauungen ganz von elbst darin wieder sinden lassen. So z. B. Delitzsch: "Der igentliche Pantheismus ist der der Inhärenz, welcher Gott nd Welt nur wie Substanz und Accidenz unterscheidet; aber Zantheismus ist es auch, daß alles, was als selbständig

<sup>\*)</sup> Ahnliche Ansichten bei Schleiermacher und Rothe u. a. D. Flügel: Das Wunder und bie Erkennbarkeit Gottes. 1869. S. 79.

In dieser Beziehung hat Hase a. a. D. I. 255 recht, wenn er hersorhebt, nur im selbständigen Dasein des Andern ist das Berhältnis orhanden, welches die Liebe bedingt. Was von Berschmelzung, Aufsud Untergehn im Geliebten gesagt wird, sind überschwengliche Redezeisen, um die Unermeßlichseit der Hingabe und Gemeinschaft auszuprechen; ernsthaft beim Worte genommen würde auch die Liebe ersterben."

Seiendes sich darstellt und sich als selbständig Seiendes ime wird, vom höchsten Standpunkt allumfassenden Denkens aus nur als eine relative Erscheinungssorm des Einen absoluten Seins zu fassen sei, der Welle gleich, welche das Weer zeitweise auswirft und in sich zurücknimmt, daß das Denken nicht mein Denken, sondern Gottes und das Sein nicht mein Sein ist, denn alles ist nur Gottes und des Alls?\*)

Ober Martensen: Der Grundgedanke des Pantheismus liegt darin, die Welt sei hier nur das Reich der zufällig wechselnden Erscheinungen; so gewiß als das endliche Dasen sich ewig auflöse und zu Grunde gehe, so gewiß bleibe der ewige Grund, in welchen es sich auflöse, und aus welchem es hervorgehe; so gewiß als die Welt nur ein Scheindasein habe, so gewiß sei ihr Dasein das Dasein eines andern, des Göttlichen

Es versteht sich natürlich von selbst, daß wir zu unterscheiden wissen und den Pantheismus den genannten Männem von bekannter positiv christlicher Gesinnung, nicht als persönslichen Glauben oder Unglauben vorwerfen, wie sehr wir auch ihre spekulativen Irrtümer zu mißbilligen haben.

Könnte man nun nicht vielleicht zur Entschuldigung der in Rede stehenden Spekulationen sagen: die Schöpfung ist ein Punkt, welchen überhaupt niemand begreislich machen kam; derselbe bleibt Geheimnis für jedes System; man mache als den besprochenen Systemen nicht zum Vorwurf, was alle Systeme ohne Ausnahme in gleicher Weise trifft.

Allein so steht die Sache nicht. Das Problem, welches hier ursprünglich vorliegt, betrifft eigentlich gar nicht die Schöpfung der Welt durch Gott. Das Grundproblem der Metaphysik ist und bleibt immer: wie ist die gegebene Welt zu crklären, welche Boraussetzungen sind hier zu machen? Wie folgt aus dem Sein, das doch notwendig als Ursache

<sup>\*)</sup> Delitich a. a. D. 47.

des Gegebenen angenommen werben muß, das Geschehen, und war das Geschehen so, wie es uns erfahrungsmäßig gegeben ist? An diesem Problem mühen sich alte und neue Meta= physiker (die theoretische Naturforschung mitgerechnet) ab. Wo nun die Unvorsichtigkeit begangen wird, daß man nur Ein Seiendes als Ursache oder Träger der Welt voraussett, da gestaltet sich dann das Problem so: wie folgt das Gegebene, bas Biele und Mannigfaltige, aus dem Einen, sich selbst Gleichen? Denn lediglich zur Erklärung des Gegebenen ift doch das Seiende angenommen. Wollte man aber nicht erkären, nicht nach Ursachen forschen, so könnte man ohne weiteres bei dem Gegebenen als solchem, bei den Erscheinungen stehen Nur weil die Forschung hierbei nicht stehen bleiben tann, statuiert sie ein die Erscheinungen bedingendes Sein. Kann nun die Spekulation nicht begreiflich machen, daß das Gegebene aus dem postulierten Sein folgt, oder macht fie gar eine solche Ableitung geradezu unmöglich, dann ift diese ganze Spekulation verfehlt und vollständig überflüssig.

Wird alsdann die zweite große Unvorsichtigkeit begangen, das Seiende nicht nur als Eins anzunehmen, sondern dieses auch Gott zu nennen, so bekommt die rein metaphysische Frage, wie das Geschehen aus dem Sein folge, einen religiösen Charakter und lautet: wie folgt die Welt aus Gott, ober wie ist die Schöpfung zu begreifen? Diefe Frage muß fich von jenem Standpunkt aus beantworten laffen, oder die ganze Spekulation ift völlig unnütz. Daher sind die apriorischen Welttonstruktionen bes Monismus, so abenteuerlich sie sind, eine Notwendigkeit in diesen Systemen. Spinoza, Fichte, Schelling, Begel miffen fehr wohl um diese Notwendigkeit, es ift lein bloges Phantasiespiel, wenn sie es unternehmen, aus dem Absoluten (Substanz, Ich, Idee) die Welt abzuleiten. diese Ableitung verzichten wollen, heißt für sie, einen Strich durch ihre ganze Spekulation machen; lediglich um diefe Ableitung, ober um die Erklärung ber Welt, breht sich die gange Frage.

Schelling hat daher im Sinne des Monismus ganz recht, wenn er sagt, daß wohl keine Untersuchung wichtiger gedacht werden könne, als die über das Verhältnis der endlichen Existenz zum Unendlichen oder zu Gott; und daß wem es auf die Frage nach diesem Verhältnis keine bestimmte Antwort in der Vernunst gäbe, das Philosophieren selbst ganz eitel und Vernunsterkenntnis unbefriedigend und unbefriedigt seitel und Vernunsterkenntnis unbefriedigend und unbefriedigt seit. De gewiß die Spekulation glaubt adäquate Vegriffe zu haben, wenn sie Ein Seiendes als Ursache der Welt setzt, so gewiß muß sich dieses Eine als Ursache dadurch bewähren, daß es das erklärt, wozu es vorausgesest ist.

Es heißt daher die ganze Spekulation des Monismus total mißverstehen, wenn man ihr hier titanisches Gebahren, über menschliche Forschbegierde zum Vorwurf macht und sie zur Demut ermahnt. Das Ziel, was sich diese Spekulation setzt ist wahrlich nicht zu hoch, alle Natursorschung teilt es mit ihr, nämlich die gegebenen Naturerscheinungen zu erklären. Der Monismus macht sich nur diese Aufgabe unlösbar durch die Annahme Eines Prinzips und muß dann sein Underwögen hinter hohe Worte verstecken.

Etwas ganz anderes ist es, wenn eine theistische Religionsphilosophie bekennt, die Schöpfung nicht begreisen zu können. Sie geht nämlich gar nicht auf das Erklären der Natur aus, behauptet auch nicht abäquate Begriffe von Gott zu haben; sie kann daher ohne weiteres eine creatio ex nihilo statuieren und damit alle Versuche, die Welt aus Gott abzuleiten, ein für allemal abweisen. Aber sobald die monistische Philosophie eine Schöpfung aus Nichts einführen, also die Erklärung der Welt aus dem Scienden ablehnen will, so fällt sie sofort aus

<sup>\*)</sup> Werke. Aphorismen zur Einleitung in die Naturphilosophie. 75.

er Rolle und erklärt den Monismus für unfähig das zu isten, was zu leisten einzig und allein der Grund war, daß e überhaupt als Shstem oder Hypothese aufgestellt worden ist.

Um seiner abenteuerlichen Weltkonstruktionen willen ist er Monismus, namentlich die Schellingsche Naturphilosophie nd die Hegelsche Dialektik zuweilen als "höherer Blöbfinn"\*) ezeichnet worden. Und einen solchen Eindruck müssen berrtige Expositionen auf jeden ernsten Forscher machen, zumal enn er an exaktes Untersuchen gewöhnt ist. Gleichwohl ist mer Borwurf ein sehr unbilliges Urteil. Dasselbe wird milber nd gerechter durch Erwägen der Motive, durch welche Hegel u seinen phantastischen Spekulationen gewissermaßen genötigt urbe. Mehr als die meisten andern Philosophen fühlte er ie Brobleme, um welche es sich handelt. Diese fordern un= bingt eine Lösung. Hegel hat eine folche gegeben, und var in einer Beise, in welche alle verfallen müffen, welche it ihm die Prinzipien, den Monismus und das absolute Wer aber die Motive der Spekulation aufkerden teilen. ibt, wer ganz verzichtet auf das, um beswillen Segel u. a. jenen Ungeheuerlichkeiten getrieben wurden, wer z. B. auf mistischem Standpunkt die Schöpfung aus Nichts annimmt b im Übrigen doch noch die Hegelsche Begriffsdialektik, mentlich für die Entwickelung des Absoluten beibehält, ber jält damit eben nur das bei, was jenen harten Ausdruck canlagt hat, und verzichtet auf alles, was zur Entschuldigung aat werden fann.

Denn wozu nun die ganze Spekulation? Auf Erklärung : Welt, und damit auf die eigentliche metaphysische Aufgabe t man verzichtet. Soll etwa Gott erklärt werden? Ist dazu ranlassung? ja liegt dies auch nur im religiösen Interse? Ist denn nur der fernste Schimmer von Hoffnung vor-

<sup>\*)</sup> Rid: Die Belt als Borftellung. 1870. S. 4.

handen, auf unserm irdischen Standpunkte vollkommen abäquate Begriffe von Gott zu gewinnen und das Glauben in Wissen zu verwandeln?\*) Und wenn man auch ein religionsphilosophisches Interesse an der Konstruktion des Gottesbegriffs zugiebt, darf man an die schwierigste Aufgabe mit solch ungeläuterten Begriffen gehen, wie wir solchen kast überall auf diesem Bege begegnen? Heißt es nicht, durch derartige Spekulationen, Zweisel, Abwehr, Gespött gegen die ganze Religionsphilosophie, ja Religion provocieren? "Wie dürfte es uns befremden, wenn die wahren Freunde der Religion von allen diesen Systemen spekulativer Theologie, welche der Religion zur Grundlage dienen sollen, mit Unwillen sich wegwenden, eingedenk des Gebotes: Du sollst den Namen Gottes nicht misbrauchen."\*\*)

Die spekulativen, monistischen Theologen, negativer wie positiver Richtung, verfolgt ein eigenes Miggeschick, Begriffe und Gebankenbewegungen, welche nicht im geringften religiöser Natur sind, die lediglich das weltliche Geschehen, die erfahrungsmäßig gegebenen metaphysischen Brobleme betreffen, theologija apperzipiert, gedeutet, ausgelegt, angebetet zu haben! Ein eigenes Mifgeschick besteht auch in einem Eklekticismus bes Gerade das Falsche haben sie sich überall aus Kehlerhaften. den verschiedensten Systemen zusammengesucht. Von Spinoza ben Monismus und die Gleichsetzung von Substanz und Bott, aus ber Popularphilosophie die Seelenvermögen, ja fogar die Grundlage der Sthik, von Kant die angeborenen Formen ber Sinnlichkeit und die Rategorien, von Jacobi die Vernunft als Anschauung Gottes, von Fichte den purus actus als Geift, von Schelling die Abgötterei mit dem Organismus, von ben Theosophen Detinger, Baaber, J. Bohme u. a. die Reben

<sup>\*)</sup> In Bezug auf Gott ist fromme Unwissenheit besser, als eins gebildete Weisheit. Augustin. serm. 117. 3.

<sup>\*\*)</sup> Mit diesen Worten ichließt Sasche fein Werk über ben Banttheismus. III. 398.

on der Natur in Gott und dergleichen, von Hegel die Bepriffsdialektik.\*)

Wir glauben nunmehr hinlänglich erwiesen zu haben, daß die monistische Theologie, negativer wie positiver Richtung, prinzipiell genau auf demselben Boden steht. Die philosophischen Prinzipien sind die nämlichen, auf welchen sußend die einen die religiößschristlichen Borstellungen beseitigen resp. ersehen und die andern verteidigen wollen. Es ist keine Frage, die philosophische Konsequenz ist auf Seiten der erstern, wenn sie auch weit davon entsernt sind, alle Konsequenzen gezogen zu haben. Religiöß angesehn verdienen natürlich die andern den Borzug. Aber die von ihnen vertretenen und sesstgehaltenen religiösen Vorstellungen können sie nur auf Kosten der philosophischen Konsequenz bewahren. Es ist eben die Willkür, das Vegenteil vom Denken, welches hier philosophisch angesangene Betrachtungen nach Belieben abbricht.

Die Prinzipien selbst, der Monismus und was damit zuimmenhängt, erweisen sich vor jeder besonnenen Kritik als öllig hinfällig, weil in sich widersprechend; wenn auch anzuckennen ist, daß sich dergleichen Gedanken zumal im theologihen Denken mit einer gewissen psychologischen Notwendigkeit n Ansang der Spekulation einstellen müssen.

<sup>\*)</sup> Namentlich scheint Dorner noch ganz befangen zu sein in der egelschen Dialektik, die er mit den Phasen der Geschichte und der eligion treibt. "Die philosophischen Shkeme haben immer einander bzewechselt, jedes treibt sein Gegenteil aus sich heraus: Jealismus id Empirismus, Dogmatismus und Kriticismus u. s. w. Die tiesere etrachtung sieht in diesem Überschlagen in entgegengesetze Prinzipien n Geseh. Der benkende Geist steht über den Gegensähen und giebt nen die Gestalt, in welcher sie sich wirklich zu einer Einheit zusammen-ließen können" (111). Desgleichen behält er die dürren, pointierten Zeichnungen Hegels für die Religionen bei: die egyptische ist die des itsels, die jüdische die der Erhabenheit, die chinesische die der Geschisseit u. s. w. Haben denn die neuern Ergebnisse der so fruchten Religionsforschung und Vergleichung gar keinen Gewinn gebracht?

Lassen wir diese bei Seite und reden nur von denen, welchen es Herzenssache ist, für sich und für die ganze Menscheit die Religion zu halten und dieselbe, um sie sicher gegen alle Einwendungen der Metaphysit zu stellen, ganz unabhängig von letzterer begründen wollen. Für die Möglichkeit diese Unternehmens beruft man sich eben auf die schon hervorgehobene Thatsache, daß auf die Religion des Gemüts in vielen Personen die Theorie des Pantheismus und Atheismus keinen Einfluß hat

Der hier bemerkte Gegensatz zwischen der Religion, als Sache des Herzens, und der monistischen Theorie würde aber noch weit greller sein, wenn die Einsicht vorhanden wäre, das jeber Monismus implicite ben Atheismus in sich trägt. Dann freilich würde auch wohl in den meisten Fällen über haupt nicht mehr von Religiosität des Herzens die Rede sein. Denn die Verträglichkeit derfelben mit dem Monismus beruht ja eben auf Inkonseguenz und Selbsttäuschung. Welche Beispiele von Selbsttäuschung in dieser Beziehung weist nicht allein unser Jahrhundert auf! Man fragt sich 3. B. wie war es möglich, daß Schleiermacher mit einer Theorie, welche ber Tod jeder Religion ift, doch in Wirklichkeit ein so aufrichtiger und warmer Bekenner und Berteidiger des Chriftentums fein konnte? Die Erklärung giebt er einmal felbst. Nachdem er (Grundlinien S. 27) die Fehler der Fichteschen Sthit auf. gedeckt hat, bemerkt er: "daß folche Fehler vielen unbemerkt geblieben find, geschicht nur, weil von Anfang her die sittliche Runötigung als Veranlassung der ganzen Aufgabe gezeigt und also bei allen Lesenden zum begleitenden Gedanken geworden ift, den sie gern, sobald es sich thun läßt, der ganzen Reihe einschieben." Was hier von den Lesern und von dem ethischen Gebiete gesagt wird, gilt in viel höherem Grade von den Forschern selbst und auf religiösem Gebiete. Die religiöse Stimmung und Tendenz wird zum begleitenden Gedanken für die ganze Forschung; Wort und Ausdruck für rein metabhpfischaleichailtige Vorgänge nehmen albann leicht eine religiöse Kär-Ein recht einleuchtendes Beispiel dafür bietet Spi= noza dar und noch vielmehr ein großer Teil seiner Bewunderer. Bas hat Schleiermacher, was Lessing, was Göthe aus bessen amor dei intellectualis gemacht, oder vielmehr barin hinein getragen! Ift doch selbst Safe, welcher sonst einem ganz andern metaphysischen Gebankenkreise angehört, in dieser Beziehung ein begeifterter Bewunderer Spinozas; er fagt: "bor allen Spinoza fand bie Löfung bes Welträtfels und die Berföhnung des tiefften Widerspruchs in seiner intellektuellen Liebe, wie benn das 5. Buch seiner Ethik, und folgerechter ist nie ein Gedanke aufgetürmt worden, in seinen Formeln ein Hmnus hoher Liebe ift, die einst auch Göthes Herz er-Dergleichen Außerungen machen bem Berzen ber Bewunderer alle Ehre, sie sind gern bereit, in hohe Reden ober zweideutige Worte anderer ben eigenen hohen Sinn und bes eigenen Herzens Wärme hineinzulegen, aber von Scharfstim in dieser Beziehung zeugen sie nicht, sondern nur davon. wie vielerlei einander völlig ausschließende Gedanken sich zu= weilen in Einem Kopfe mit einander vertragen. Fordert doch auch Strauß für das ganz materialistisch gedachte, aber hier und da pantheistisch beschriebene Universum noch religiöse Verehrung im eigentlichen Sinne. Und ist das, was Bieder= mann und Pfleiderer Gott nennen, etwas anderes, als was bei Strauß Universum heißt, und stehen sie nicht in dem Mauben, mit dieser ihrer Lehre die Religion nicht allein nicht ngetastet, sondern erst recht vertieft zu haben?

Was man aus diesen und ähnlichen Beispielen entnehmen um, ist in der That weiter nichts, als daß philosophische nkonsequenz etwas sehr Gewöhnliches ist, und daß die meisten ben den philosophischen Überzeugungen noch allerhand lieb-

<sup>\*)</sup> Safe: Gnofis. I. 254, 355.

gewonnene Meinungen hegen. Sehr häufig aber wird diese Inkonsequenz als etwas Normales angesehen und daraus gesolgert, daß die religiösen Gefühle, oder was sonst als das eigentlich Wertvolle an der Religion gilt, ganz unabhängig von der religiösen Erkenntnis sind.

Die Voraussetzungen, welche hierbei gemacht werben, sind erstens, daß alle Theorie problematisch sei, jedenfalls nicht bis zur Erkenntnis auch der einfachsten religiösen Dinge reiche; und zweitens, daß die sittlichen, ästhetischen und religiösen Gefühle sich begründen lassen, abgesehen von aller Theorie.

In neuerer Zeit schließt sich eine Richtung, welche bies vertritt, unter dem Namen des reinen Empirismus gern an Rant an. Sie lehrt: Es giebt keine Metaphpfik, als Biffenschaft; jede Bestimmung des Seienden, welche über bas unmittelbar Begebene hinausgeht, fich auf lette Elemente und deren Vorgänge bezieht, ift hervorgegangen lediglich aus den subjektiven Apperceptionskategorien, dem synthetischen Ginbeitstriebe des Forschers und hat keinen objektiv wissenschaftlichen Wert. Eine jede Ansicht über bergleichen Dinge ist so gut und so schlecht, als die andre, keine erreicht das Lette, was ber Natur zu Grunde liegt, jede hat nur den Wert einer Dichtung, welche der Mensch nicht umhin kann seiner Natur gemäß zu dichten. So sind auch die Bestimmungen der Religion, welche das Unsichtbare betreffen, also über das empirisch Gegebene hinausführen, völlig problematisch. Sie mögen unferen Bunfchen schmeichelhaft und unferer Natur gemäß fein, objektiv läßt fich über deren Wahrheit nichts ausmachen; kein Weg führt sicher zu den Dingen = an = sich; weder ob sie sind, noch was sie sind, ist uns gewiß. Noch mehr gilt dies vom Dasein Gottes.

Der Schluß, welcher sich aus diesen Prämissen hinsichtlich der Religion ziehen läßt, kann ein doppelter sein. Entweder heißt es: darum verschwendet keine Mühe an Probleme, welche weit über unsern Horizont hinaus liegen und stets ungelöst bleiben werden, oder: barum laßt die Religion als Sache des Gemüts, unangesochten, ihr könnt nichts für sie aber auch nichts gegen sie sagen.

Diesen letztern Standpunkt nimmt etwa, wenn man sich an das Klarere seiner Ausführungen hält, Albert Lange in seiner Geschichte des Waterialismus ein. Er scheidet streng zwischen der nüchternen, besonnenen Forschung, welche sich lediglich an das Gegebene hält, und der Phantasie, welche dasselbe übersliegt; zwischen Theorie und Prazis, Wahrheit und Ideal. Mit nicht geringer Wärme spricht er sich für die Religion, als Sache des Herzens, und für deren Wert und bleibende Bedeutung aus; nur wissenschaftlichen Wert solle nichts beanspruchen, was mit dieser zusammenhängt, denn dieses sei lediglich Produkt der Phantasie, welche auf den versichiedenen Wegen wie der Kunst, der Metaphysit und der Religion über die Wirklichkeit hinausstrebt und sie bald in einem einheitlichen Weltbild zu ergänzen, bald durch das Vildeiner schönen und bessern Harmonie zu korrigieren suche.

Die Schwäche bieser Position hinsichtlich der Religion\*) liegt am Tage. Diente freilich die Religion nur als Objekt für die ästhetische Beurteilung, wäre sie nur Sache des subsjektiven Genusses, lebten wir in einer Welt der Ideale, dann möchte man sich an jener Religion des Gemüts und der Ideale genügen lassen. Allein ganz andres wird von der Religion und zwar mit Recht erwartet. Sie soll einen sesten und soll bieten, oft den einzigen Halt im Leben und Sterben und soll wirksam genug sein, auch die stärksten Opser der Selbstversleugnung zu bringen.\*\*) In Beziehung hierauf sagt Pfleis

<sup>\*)</sup> Die Schwäche hinsichtlich ber Metaphhsik s. D. Flügel: Seclensfrage u. f. w. 1878. S. 89 ff.

<sup>\*\*)</sup> Es möge hierzu breier Distichen Herbarts gebacht werben, welche also lauten:

berer fehr gut: "Wenn bir bie religiösen Ibeen nicht mehr gelten, nicht von reellerer Bebeutung und Wahrheit find, als die ästhetischen, dann ist's dir mit der Religion nicht mehr Ernst, sie ist dir nur noch ein schönes Spiel. Doch du versicherst uns, persönlich die Erfahrung gemacht zu haben, daß bein Gemüt sich nicht durch das Wissen beines Verstandes stören lasse, weil es durch tausend Wurzeln der Phantaste und Erinnerungen an geweihte Stunden der Kindheit an der alten, vertrauten Boben ber Religion fich anklammert. Wol bir, wenn dem so ist, auf die Dauer so ist! aber woher hat benn nun bein Gemüt biefen festen Boben ber Religion, ber cs vor dem Schiffbruch in den Wogen des Skepticismus fichert? Doch wohl von den tiefgehenden Eindrücken des festen Glaubens beiner Erzieher, Eltern und Lehrer, deren Überzeugung noch folib, noch aus einem Guß und nicht zwischen bem Ja bes Herzens und dem Nein des Berftandes zwiespältig war? Bie wird es bann aber mit ber nächsten Generation stehn, welche unter dem Eindruck des Zwiespaltes, wie ihn deine Philosophie als normalen Zustand der Menschheit empfiehlt, heranwachsen sollte? Wird sie noch den Boden finden, an welchen sie sich anklammern möchte? Ober wird sie nicht viel wahrscheinlicher sich an die verständig einleuchtende Seite beiner Philosophie halten und den Standpunkt des Ideals als mußige und him berliche Zuthat, als mystischen Luxus dir heimschlagen?... Die bessern Geister befinden sich in einer erstaunlichen Täuschung über die Tragweite der steptischen Strömung, der fie sich fo harmlos auf theoretischem Gebiete überlassen zu dürfen meinen,

Hoch auf icauet das Aug' und Höheres sinnt ber Gebanke, Doch der fühlenden Brust fehlt in der Höhe die Luft. Trugen dich Flügel hinauf in die weiten Räume des Athers, Dann gelang dir ein Traum. Sei denn im Traume beglückt. Weden werden dich Pslicht und Not. Erfülle! Entrinne! Haft du es wachend vermocht, zürnst du dem Wedenden nicht.

il sie an den praktischen Idealen doch immer festen Rückhalt haben und zu behalten glauben."\*)

Leiber müssen wir aber diese trefslichen Worte Pfleiberers if ihn selbst anwenden, denn nomine mutato de te narratur dula. Seine Position, wie überhaupt die des konsequenteren konismus ist in dieser Hinsicht noch weit prekarer, als die Langes. Dieser ist doch nur erst im Skepticismus desmgen, ihm ist alles, was sich auf das Unsichtbare bezieht, den nur problematisch, es ist möglich, daß die Religion recht at, es ist aber auch das Gegenteil möglich. Er behauptet icht die Unmöglichkeit, daß es so ist, wie das Gemüt glauben üchte, er giebt in thesi die Wöglichkeit zu, er leugnet nur ie Wöglichkeit des Erkennens, ob es jemals ausgemacht erden könne.

Man fann sich nun recht wohl einen Standpunkt benken, em dies Zugeständnis der theoretischen Forschung vollkommen Man wird sagen: weiter verlangt die Religion und enüat. ie Theologie von der Wiffenschaft gar nichts, als das Ruftandnis der Möglichkeit, denn alle Beweise der Wirklich= it und der Wahrheit des Glaubensinhalts haben meist diesen bst aufgehoben, statt ihn zu stützen. Nun meinen wir aller= ngs, daß Lange konsequenterweise nicht einmal die Möglich= t der religiösen Borstellung im objektiven Sinne zugeben n. Aber ganz anders liegt die Sache bei ben konsequenten Sie benken hinsichtlich ber religiösen Objekte nicht: hr bloß steptisch, sie leugnen sie schlechthin. Aus ihrem isonnement ergiebt sich nicht: es ist möglich, daß ein persön= Der Gott, vollkommene Erlösung, individuelle Unsterblichkeit ht ift, sondern dergleichen ist radikal unmöglich. Kindet es Leiberer unbegreiflich und nur aus grober Selbsttäuschung lärlich, wie der Skepticismus mit Religion verträglich ist,

<sup>\*)</sup> D. Pfleiberer a. a. D. 179. 181.

fo fest es eine noch ungleich größere Gelbsttäuschung voraus, mit bem radikalen Atheismus und Naturalismus, wie solcher die Konsequenz des Monismus ist, Religion verbinden zu wollen. Kür diejenigen, welche den Monismus vertreten, und sich, wie bei Pfleiderer besonders ersichtlich ist, erft sehr allmählich über den schlichten Kinderglauben zu jenem philosophischen Standpunkt erhoben haben und sich immer mehr ber Rome quenzen bewuft werden, bestehen allerdings noch jene subjektiven Bedingungen der Religion, welche Pfleiderer in Beziehung auf Lange namhaft macht, und die vorzugsweise in den Jugendeindrücken liegen. Bei ihnen ist es nicht allein volle Aufrichis feit, ihnen ift es perfonliche Erfahrung, daß sich beides, negetiver Monismus und positive Religion, mit einander vertragen. Aber man benke mit Pfleiberer an die zweite Generation, welche nicht mehr bloß mit Zweifel, wie bei A. Lange, som bern als völlig ausgemachte Sache ben Atheismus und Materialismus annimmt! Werden hier noch die subjektiv versom lichen Eindrücke der Jugend der Religion gunftig fein? Bei manchen Individuen ist es freilich erstaunlich, wie ruhig und leicht in ihnen dicht bei einander Gedanken wohnen, von denen jeder den andern ausschließt. Solche weniger energische Denter, die für ihre Verson die Konsequenzen der einmal adoptierten Gedanken nicht ziehen können ober mögen, schließen leicht von fich auf alle andern und bilden fich ein, es fei der normale Rustand, daß sich Theorie und Praxis, Wahrheit und Ideal wenig ober gar nicht berühren. Allein in energischeren Denken zeigt sich die treibende Kraft der Gedanken. Die Geschicht einzelner Männer, 3. B. Q. Feuerbachs und D. Strauf', lehrt, wie die philosophische Konsequenz des Monismus allmählich immer mehr von dem weafeat, was sie anfangs noch glaubten halten zu können, als verträglich mit ihrer Theorie, nämlich dem Monismus. Und was in einzelnen Individuen noch nach psychologischen Gesetzen auf Grund von mancherlei,

er Sache nach zufälligen Bedingungen, verbunden ist und leibt, beffen begriffliche Unverträglichkeit nicht bemerkt wird, ielleicht nicht bemerkt werden soll — das bemerken andere. Diese, welche das System als fertiges überkommen und benuten, welche nicht unter bem Einfluß religiöser Jugendeindrücke mehr stehen, ober sich in ihrem Denken ausschließlich nach ber Qualität des Gedachten und nicht nach zufälligen Gedankenassociationen richten — diese ziehen die Konsequenzen. lehrt die Geschichte. Als die Lehre von der doppelten Wahr= beit, der theologischen und philosophischen, aufkam, sahen klarere Beister sofort, daß dies von einzelnen wohl aufrichtig gemeint sein mochte, in Wirklichkeit aber entweder nur ein Schutz ift, hinter welchem die heterodoxe, philosophische Lehre groß gezogen werden soll, oder ein falscher Ausdruck für eine nicht unrichtige Das lettere war wohl bei Luther der Fall, wenn er der Sorbonne gegenüber die doppelte Wahrheit verteidigte und behauptete, daß eine Lehre, wie z. B. die Menschwerdung ober Dreieinigkeit, theologisch richtig, philosophisch aber unwöglich sein könne. "Nur Eine Wahrheit behaupten, meinte t, heißt so viel, als die Glaubensmahrheiten unter das Joch er menschlichen Vernunft gefangen nehmen. In Sachen bes flaubens muß man sich beshalb an eine andere Dialektik und thilosophie wenden, nämlich zum Worte Gottes. Dak ver= hiedenes wahr ift in der Theologie und der Philosophie, kann ns nicht befremben, ift doch schon in den weltlichen Wissenhaften und Künsten nicht einerlei Wahrheit: mißt man boch ne Kanne nicht mit Schuhen und Ellen, wägt einen Bunkt icht mit Gewichten. Unmöglich also kann in der Philosophie ab Theologie alles auf gleiche Weise wahr sein, weil hier die katerien von einem weit größeren Unterschied sind, als in ben enschlichen Runften und Wiffenschaften."\*) hier fieht man,

<sup>\*)</sup> Bunjer: Geschichte ber driftl. Religionsphilosophie. 1880. 97.

daß Luther mit der zweisachen Wahrheit etwas Richtiges nur falsch ausbrückt, daß nämlich die sogenannten articuli puri wie Menschwerdung u. f. w., ober geschichtliche Daten von ber Bernunft weder a priori gefunden, noch vollkommen begriffen werden fönnen, wobei es freilich nicht ausgeschlossen bleibt, das die Vernunft über die Glaubwürdigkeit des als geschichtlich Dargebotenen und über die Gültigkeit der daraus gemachten Ableitungen ein Wort mitzureben hat. Beim Glauben, welcher kein Wissen im strengen Sinne ist, handelt es sich um subjettive Unbegreiflichkeiten, wie unsern Vorfahren die Antipoden unbegreiflich waren, aber nicht um objektive Unmöglichkeiten, ober begriffliche Widersprüche, wie etwa ein vierectiger Zirkl. Was in der letztern Weise unmöglich und unbegreiflich ift, kann natürlich in keinem Kalle, auch nicht in der Theologie, Wahrheit sein; insofern giebt es keinerlei doppelte Wahrheit. Una est veritas, sagt barum Melanchthon, aeterna et inmota etiam in artibus.\*) Ober Luther: was wider bas natürliche Licht der Vernunft ift, um wieviel mehr wird 6 wider des Geistes Licht fein! Dasselbe gilt von dem angele lichen Widerstreit des Herzens und des Verstandes, oder ber Religion und ber Wiffenschaft, welchen ber Neukantianismus vielfach vornimmt, um die Religion in irgend einer Beise gu In diefer Beziehung macht E. von hartmann mit Recht gegen A. Lange geltend: "Entweder der Verstand hat recht, dann ist der Einspruch des Herzens Resultat von Ge fühlsdispositionen, die aus früherer Kulturperiode rückständig find — dann ift auch beren gangliche Beseitigung und Ber nichtung durch die zersetzende Lauge des Verstandes nur eine Frage der Zeit. Ober aber das Herz hat recht, bann hat es nur darum recht, weil es mit der unbewußten Vernunft bes Instinkts eine höhere Gestalt der Wahrheit ergriffen hat, als

<sup>\*)</sup> Bünjer a. a. D. 102.

r Berstand mit seiner abstrakten, diskursiven Reslexion — mm wird das Herz auch recht behalten und seine Ideale hließlich auch vom Berstande als Wahrheit anerkannt sehen. m beiden Fällen ist der Widerspruch zwischen Herz und Berstand nicht eine ewige Antinomie, die mit Notwendigkeit aus mserer geistigen Organisation folgt, sondern gährende Konslikte imes Übergangsstadiums."\*) Gesetzt nun, der Verstand, d. h. sier die Negation alles Idealen, behielte recht, es träte also sir die Religion der schlimmste Fall ein, es wäre erwiesen, das atheistischer Naturalismus die einzig mögliche wissenschaftslich haltbare Weltansicht wäre — ist dieses Schlimmste schlimsmer, als was der konsequente Monismus jetzt schon als gewiß lehrt? Ober soll der Atheismus eine Religion, wohl gar die Ihr Religion sein?

Darum erscheint der Versuch, Religion mit dem Monis= nus zu vereinigen, nur als eine subjektive Inkonsequenz ein= selner Denker, aber nicht minder bedenklich ist es, sie mit dem Skepticismus als verträglich oder von jeder Theorie unabhängig jnzustellen.

In letzterer Beziehung weist A. Lange, wenn auch nicht mit der erforderlichen Deutlichkeit, noch darauf hin, daß daß noralische und ästhetische Urteil sich nicht auf irgend eine Theorie stütze und doch absolute Geltung mit Recht beanspruche. Daß will er wohl mit folgendem sagen: wer will eine Messe om Palestrina widerlegen, oder wer will die Madonna Rasaels mes Irrtums zeihen? Oder wenn von der Hingabe des Eigensüllens an den Willen, welcher das Ganze lenkt, die Rede ist, der von den Lehren, welche uns besehlen, mit dem Hungrigen is Brod zu brechen und den Armen die frohe Botschaft zu rklindigen?

<sup>\*)</sup> E. v. Hartmann: Neukantianismus, Schopenhauerianismus b hegelianismus. Berl. 1877. S. 85 f.

<sup>16</sup> 

Huge. Diese stehen allerdings absolut fest, abgesehen von jeder Theorie. Aber gehören hierher auch die religiösen Wahrheiten? Dies würde voraussehen, daß das Religiöse ganz und gar in dem Moralischen und Afthetischen aufginge, oder daß die Religion, wenn sie nicht mit Moralität identificiert wird, sich auch ihrer wesentlich theoretischen Seite nach begrifflich aus den sittlichen Urteilen ableiten lasse. Ob A. Lange das eine oder andere gewollt hat, ist nicht ersichtlich.

Aber eine weitverzweigte Richtung der heutigen Theologie versucht es, die Religion bez. Theologie allein auf die unmittelbare Evidenz der ethischen Urteile zu gründen und ganz abzusehen von jeder Theorie, insbesondere der Wetaphysik. Bir wenden uns nun dieser Richtung zu.

Es schließt sich dieselbe namentlich an Kant an, vorzugs weise wohl aus den folgenden drei Gründen: einmal hält sie seift an der Scheidung der praktischen Philosophie von der theoretischen, sodann an der Abweisung jeglicher Metaphysik wonach wir im strengen Denken nie dis zu den Dingen-an-sich gelangen, weder wissen, ob, noch was sie sind; und drittens erneuert sie, wenn schon in anderer Weise, den Versuch Kants, das Religiöse auf das Moralische zu gründen.

Wir werden nun besonders auf die beiden letztern Punkt zu achten haben und nachzuweisen versuchen, daß die betreffende theologische Richtung weder von aller Theorie oder Wetaphyst absieht, noch aus den ethischen Urteilen die religiösen Wahr heiten abzuleiten vermag.

## Mitscht.

Zunächst ift rühmlich hervorzuheben, daß die nun zu besprechende Richtung der Theologie im schroffen Gegensate gegen jede monistische, pantheistische oder pantheisierende Anschaumssteht und diese als den Tod aller wahren Religion erkannt hat,

Benn die Grenze zwischen dem göttlichen Wesen verwischt, venn das Universum in irgend einer Art als das Absolute gesetzt wird, so hat sich der Weensch immer nur als eine vorübergehende Ausstrahlung der Weltfeele oder als ein Glied der geistigen Entwickelung der Menschheit anzusehen, welches durch den Fortschritt derselben überwunden und zur Unselbständigkeit herabgesett wird. . . . Wenn man nun diese Weltanschauung vor der chriftlichen meint bevorzugen zu sollen, so ist bas frei= lich auch dadurch herbeigeführt, daß die offiziellen Vertreter bes Christentums ebensowenia wie die theologischen Dilettanten unter den Geanern auf den Grundsatz der christlichen Selbstbeurteilung aufmerksam sind, daß der einzelne Mensch mehr wert ift, als die ganze Welt, und daß er dieses in dem Glauben an Gott als seinen Bater und in dem Dienste an dem Reiche Gottes erprobt, weil die christliche Weltanschauung durch die Enthüllung des geistigen und sittlichen Gesammtzweckes der Belt, welche der eigentliche Zweck Gottes selbst ist, sich als die vollkommene Religion bewährt. . . Der Weg zur Theologie. welchen man im Mittelalter und nicht anders in der Epoche der protestantischen Orthodoxie eingeschlagen hat, ist von ent= schiedenen Nachteilen begleitet. Zunächst brachte man aus dem spätern Platonismus, den schon die ältesten Apologeten an das Christentum herangedrängt hatten, ein Schema für den Gottesbegriff mit, durch welchen die religiöse Vorstellung von der Berfönlichkeit Gottes neutralisiert wurde. Denn jenes Shema des grenzenlosen, unbeschränkten Seins, das der reli= gibsen Gottesidee gleichgesett wurde, hat nur den negativen Sinn der Nicht-Welt. Durch den kosmologischen Beweis sollte nun die Gottesidee als wissenschaftlich notwendige Erkenntnis gesett werden, in Wirklichkeit aber wird durch dieses Verfahren wur der Begriff der ersten Ursache der Gottesidee gleichgesett... Sowie mit diesem Gottesbegriff Ernst gemacht wird, so entwideln sich baraus die verschiedenen Arten des Rationalismus,

ber beistische ober pantheistische. Man barf sich über biesen Thatbestand nicht dadurch täuschen lassen, daß die Bertreter bes (orthodogen) Positivismus und die bes (pantheistischen) Rationalismus aus der gegenseitigen Bergleichung ihrer Richtungen gegenseitigen Höhren. Denn diese seindlichen Brüder haben gemeinsamen Ursprung."\*) (Letzterer ist mur der philosophisch konsequentere.)

Je seltener in der modernen Theologie derartige Erkenntnis ift, umsomehr glaubten wir Grund zu haben, diese Außerungen ausführlich mitzuteilen. Aus denfelben ist ersichtlich, warum jede Art des Bantheismus oder Monismus sowohl der negativen, als der positiven Richtung verworfen wird. Der Grund ift die Einsicht, daß damit das Festhalten der göttlichen wie der menschlichen Verfönlichkeit unverträglich ist. sich jede theologische Spekulation von vornherein klar machen; noch ehe sie daran geht, zu prüfen, ob die pantheistische Metaphysik recht hat oder nicht, sollte sie wissen, daß dieselbe in keinem Falle mit der Religion im Sinne des Christentums gu vereinbaren ift, daß, wer lettere festhalten will, erstere ents schieden abweisen, sowie, wer monistisch benkt, konsequenter Beife die Religion aufgeben muß. Es ist darum kein gering anzw schlagendes Verdienst Ritschla, dieses, was sich freilich eigent lich von selbst versteht, und was schon oft genug von anderer Seite eindringlich gezeigt ist, in seiner Weise erkannt und ber vorgehoben zu haben. Diese Erkenntnis hängt damit zusams men, daß er ein für allemal mit den Bestrebungen gebrochen hat, die Theologie als einen Teil der Metaphysik anzusehen, d. h. Gott ausschließlich oder doch vorzugsweise als Erkenntnise prinzip zu betrachten, als einen zur Erklärung der Welt nötigen Begriff. Letteres ist freilich ein Fehler, welcher dem größten

<sup>\*)</sup> A. Ritichl: Die chriftliche Lehre von der Rechtfertigung und Berfohnung. III. 1874. S. 183 ff.

٦

il ber neuern Philosophie eigen ist. "So lange man aber Gottesibee nur gebraucht, um bas in der Welt Geschehende erklären, befindet man sich in einer Art (theologischer, sehr zlerhafter) Metaphysik, aber noch nicht in der Religion. Denn ese ist weder ein Existenzialverhältnis zwischen Menschen und iott, noch eine bloß theoretische Erkenntnis der höchsten Ursche, sondern sie ist ein ethisches Verhältnis. Nur da, won unvollendeten Menschen Sehnsucht nach Erlösung von Sündend übel ist, und diese Sehnsucht ihren Frieden im Vertrauen uf einen persönlichen heiligen Gott sucht, und wo sich in werscher oder vollendeter Erlösung Freude, Dank, Einheit des enschlichen Willens mit dem heiligen Willen Gottes findet, - nur da ist Religion."\*)

Und das hält Ritschl überall fest. Schon der Titel ines Sauptwerks über Rechtfertigung und Erlöfung verfest m mitten in das Centrum der Religion und giebt ihm hierit einen sichern Maßstab in die Hand zur praktischen Berteilung der theologischen Philosopheme bez. der Fassung des Jebes System, welches einen Gottesbegriff lottesbeariffs. ufftellt, der konsequenterweise den Begriff der Erlösung im ttlichen ober chriftlichen Sinne aufhebt, ist ohne weiteres abweisen, sofern überhaupt noch von eigentlicher Religion die bebe sein soll. Darum warnt Ritschl mit Recht und Herann schlieft sich dieser Warnung an, das philosophisch Lette er Unbedingte ohne weiteres Gott zu nennen, wie dies im donismus meist ber Fall ift. Dies ist auch ganz im Geiste r reinen Rantischen Moral, den ethischen Gigenschaften ottes den Vorrang vor den metaphpfischen einzuräumen. er Kantische Theologe Tieftrunk erklärt: "Setze die Gottit wie bu fie findest, im Gewissen, als heiligen Willen, als

<sup>\*)</sup> Thilo: Über die Religionsphilosophie des Des Cartes. In itschrift für exacte Philosophie. 1863. III. 177.

selige Harmonie mit dem Moralgesetz, und das ganze erhabene Bild des Absoluten wird sich vor dir entfalten." "Man redet Worte ohne allen Sinn, sagt Herbart, wenn man von Gott spricht, ohne ihn in demselben Augenblicke zu denken als den Heiligen, dessen Wille zur Einsicht stimmt; als den Erhabenen, dessen Wacht sich am Sternenhimmel und in dem Wurme offendart; als den Gütigen, welchen das Christentum schildert; als den Gerechten, der schon in den mosaischen Gesetzen erkamt wird; als den Vergelter, vor welchem der Sünder sich fürchtet, so lange ihm nicht Enade verkündigt wird. Hier und sonst nir gends ist der Sitz der Religion."\*)

Nachbem nun Ritschl lediglich aus fittlich = religiöfen Gründen den Pantheismus verworfen hat, erwartet man den Nachweis, daß die monistische Metaphysik auch in sich selbst fehlerhaft, weil in sich widersprechend sei. Doch darauf läst er sich nur wenig ein, obschon er es nicht ganz übergeht. Er begnügt sich damit anzudeuten, daß der kosmologische Beweis für das Dasein Gottes nicht auf rechtmäßigem, wissenschaft lichem Wege zur Annahme eines perfonlichen Gottes führe. "Diefer Schluß ist für das theoretische Erkennen geradezu unerreichbar. Dasselbe wird nämlich dabei stehen bleiben, daß die vielen Dinge aus vielen zusammenwirkenden Ursachen ober Aräften hervorgebracht werden, und daß die Gesetze ihres Ausammenwirkens, soweit sie erkannt werden können, an das Borhandensein der Kräfte selbst gebunden sind; ob dieselben geschaffen, ober ob fie (im migbräuchlichen Ausbruck) ewig seien, wird im Gebiete ber mechanischen Naturforschung überhaupt nicht in Untersuchung genommen, oder die in einer dieser Rich tungen getroffene Entscheidung wird als eine Überschreitung ber Grenze des theoretischen Erkennens angesehen werden muffen." Auf diesem Wege Gott beweisen ist nicht Sache der Wissen-

<sup>\*)</sup> Serbart. Werfe. II. 304.

schaft, sondern lediglich der religiösen Phantasie, welche Gottes Dasein zu begründen wünscht. III. 184 ff.

Das ist volltommen richtig. Warum es richtig ist, wird jedoch nicht erörtert. Zu dem Zwecke hätte Ritschl auf die metaphysischen Begriffe der Ursache, des Seins und des Geschehens eingehen und hätte hervorheben müssen, daß allerdings die Notwendigkeit besteht, nach der Ursache des Geschehens in der Welt oder — da diese selbst uns nur als Erscheinung gegeben ist — nach der Ursache der Welt selbst zu forschen, daß dieses Forschen aber gänzlich über sein Ziel hinausgeht, wenn es nach der Ursache des Seins fragt, in dessen Begriff es liegt, absolut d. h. ohne Ursache zu sein.

Bon berartigen hier zur Begründung seiner Ansicht unsumgänglich notwendigen Erörterungen hat Ritschl abgesehen, weil er überhaupt alle metaphysischen Untersuchungen, wenn auch nicht geradezu verwirft, aber doch von den religiösen Fragen sehalten wissen will. Dieses Bestreben ist sehr erklärlich und zum Teil auch berechtigt. Erklärlich aus den vielen verzgeblichen, der Religion gefährlichen Versuchen des Monismus, diese durch eine Art sehr fehlerhafter Metaphysit stüzen, besweisen, vielleicht gar ersehen zu wollen.\*)

Allein auf keinen Fall fehlt es an Berührungspunkten zwischen Theologie und Metaphysik, nimmermehr ist es für die erstere gleichgiltig, welcher Metaphysik jemand huldigt. Diese Behauptung, bis zu welcher in Übertreibung der von Ritschl vorgeschlagenen Trennung Hermann geht, soll später erörtert werden. Hier werde nur zweierlei hervorgehoben, ein-

<sup>\*)</sup> Biefern eine Trennung ber Metaphhsit von ber Theologie berechtigt ist, darüber s. Thilo: Die theologisierende Rechts- und Staatslehre. 1861. S. 98: Bom richtigen Berhältnis der theoretischen Philosophie zur Religion und insbesondere zum christlichen Glauben. Und D. Flügel: Das Bunder u. s. w. 1869. S. 167: Die Unmöglichkeit
einer spekulativen Theologie.

mal daß die Theologie einer rationellen Metaphyfik schon zur Wiberlegung des Monismus bedarf und sodann, daß Ritschl und alle, welche jede Metaphyfik vermeiden wollen, doch stets mit metaphyfischen Begriffen meist sehlerhafter Art operieren.

Bunächst also ist die Theologie der Metaphysik benötigt zur Abwehr ihres gefährlichsten Feindes, des Monismus. Ritschl verwirft benfelben, aber aus welchen Gründen? lediglich barum, weil er mit der Religion nicht verträglich sei Das ist richtig. Indes, wenn es nun so wäre, wie die Bertreter des konsequenten Monismus, die ihn als Inbegriff ber Wissenschaft betrachten, sagen: die Religion ist nur Probutt der Phantasie, sie ist unverträglich mit unserer Wissenschaft, wie ihr felber zugebt; sie verschwindet konsequenter Beise, wo fie ins Licht unserer Wissenschaft (nämlich des Monismus) gestellt wird. Entweder also: ihr müßt zugestehen, daß ihr die Religion nur halten könnt, wenn ihr euch gegen bie Wissenschaft absperrt, oder aber widerlegt den Monismus, zeigt, daß dieser nicht die Wahrheit ist. Hierauf können die Berächter des logischen Denkens in metaphysischen Fragen gar nicht antworten. Sie muffen den Vorwurf hinnehmen, ihren Glauben wissenschaftlich nicht verteidigen zu können, und dürsen um sich ihn zu bewahren, womöglich von Philosophie gar teine Notiz nehmen. Soll indes die Theologie gegen das Andringen einer falschen Wissenschaft wehrlos stehen und keine andere Antwort haben als die des Mönches in den epistolis obscurorum virorum (II. 27): ego non sum poëta secularis sed Theologicalis et non curo nec habeo respectum ad ista puerilia, sed tantum curo sententias meas! Das wird Ritsch! am allerwenigsten wollen.

Zum andern kann kein umfassendes Denken der Metaphysik ganz entbehren. Nur wer willkürlich seinem Denken Stillskand gebietet, wer den Motiven des fortschreitenden Denkens nicht folgen will, kann der Betrachtungen über die

ten Gründe des Seins und Geschehens entraten. nwillfürlich verfallen aber alle, welche jede Metaphysik ver= widen wollen, in metaphysische Erörterungen. Daß biefe ann ganz ungeläutert find, hat barin seinen natürlichen Grund, veil mit Begriffen operiert wird, welche man ohne alle Unterjudung, die ja eben vermieden werden foll, ohne weiteres aus ber gemeinen Erfahrung aufnimmt, und weil man meint, wofür ein Wort vorhanden ist, das musse auch ein giltiger Begriff iein. Erklärlich ist ja die Verachtung der Metaphysik gar sehr, ben wegen der offenbaren, groben Fehler vieler diesen Namen ragenden Spekulationen. Und eben um dieser Fehler willen ekommt der Empirismus eine scheinbare Autorität. So in er Naturwissenschaft und so in der Theologie. Die bittersten Berächter der Metaphysik haben aber gewöhnlich eine doppelte Usche Metaphysif im Kopfe, neben einer, die sie bestreiten, och eine andre, von der fie zum Streit die Waffen holen.\*) daß diese lettere sehr unkultiviert und daß jemand ein Berhter aller metaphysischen Untersuchung ist, braucht freilich eist nicht erft gesagt zu werben, es liegt zumeist offen genug Es geht benfelben wie der Madame Bourignon, elche sich rühmte. Gedichte machen zu können, ohne alle enschliche Anleitung; ein Zeitgenosse sagt bavon: omnia ex o didicerat etiam rhythmorum artem, in qua quidem ita ersatur, ut facile fidem inveniat, se nullo magistro usam Denn wie kann jemand von einem Weinstock Trauben warten, ohne ihn gehörig zu bauen, fragt Clemens von lexandrien diejenigen Theologen, welche von Dialektik und aturlehre nichts wiffen wollten.\*\*) Desgleichen hält Melanch= 10n für das größte Übel: eine ununterrichtete Theologie, die h von andern Wiffenschaften nicht will berichten und über

<sup>\*)</sup> Herbart. IX. 22.

<sup>\*\*)</sup> Strom. I. 1. 341. 331. 350.

vorhandene Verwirrung und Unklarheit belehren lassen, die von der Philosophie über Welt und Natur, Theorie der Sinne und Seelenvermögen keinen Aufschluß begehrt.\*)

Wir sind natürlich weit davon entfernt. Ritschl zu den Berächtern der Philosophie oder gar der Wissenschaft zu rechnen. Eben weil das Gesagte ihn nicht trifft, durften wir es gerade hier erwähnen Nur insofern gilt auch von Ritschl das Gesagte, als auch er bestrebt ist, die Metaphysik ganz zu vermeiden und doch unwillfürlich mit metaphpfischen Begriffen operiert und metaphysische Gedankenbewegungen anschlägt, welche er nicht zu Ende führt. Denn wenn er lehrt, Gott ift mit der Welt nicht identisch, so heißt dies ausgedacht, mit dem Monismus brechen oder, was dasselbe ift, nicht Ein Seiendes annehmen; ja ganz offenbar stellt er sich auf die Seite bes metaphysischen Pluralismus, wo er ausführt, daß der kosmologische Beweis zu einer Vielheit von Kräften führt. Dies zu Ende gedacht, heißt eben: den Pluralismus und damit eine Monadologie oder Atomistik annehmen. Auf diese Weise tritt man aber entschieden in metaphysische Fragen ein, ja nimmt Partei in dem Streit, um welchen sich zulet ein großer Teil aller Fragen dreht: ob Ein oder mehrere Sciende. Es fann wohl jemand für feine Berfon von ber weitern Verfolgung der einmal angenommenen Prinzipien ab

<sup>\*)</sup> Gag: Geschichte ber Dogmatif. I. 180.

In bemselben Sinne sagt auch neuerbings von ber Gols (bie christlichen Grundwahrheiten. 1873. S. 16): "Die sachlichen Fortschritte ber Erkenntnis in der Metaphysik, Psychologie und Ethik müssen notwendig anregend und erläuternd auf die Theologie zurückwirken . . . . Bei den abstrakten Begriffen, zu welchen das theologische Studium sührt, ist eine philosophische Bildung und Schulung dem Dogmatiker unentbehrlich. Wer als Dogmatiker von dieser Rüstung gering denkt und redet, der hat das Gewicht der uns gestellten Aufgabe noch nicht geahnt . . . . Wem philosophisches Denken unzugänglich ist, der ist sür dogmatische Arbeit untüchtig."

sehn und die letzte Entscheidung dahin gestellt sein lassen, aber niemand kann verbieten, daß das logische Denken aus den ein= mal eingeräumten Prämissen die notwendigen Konsequenzen zieht. Weitere metaphysische Folgerungen, betreffend die Seele, deren Kräfte, deren Fortdauer lassen sich aus der von Ritschl behaupteten Erlösungsfähigkeit der Menschen ziehen. Doch wir gehen über zu der von ihm besonders diskutierten erkenntnis= theoretischen Frage, die ja auch, sofern sie die Kausalität de= trifft, recht eigentlich metaphyssischer Art ist.

Wer da weiß und es durchdacht hat, in welchem Sinne Berbart die Religion als eine "Erganzung" anfieht, beren der Mensch sowohl hinsichtlich der praktischen, als der theoretischen Philosophie bedarf, ober was er das Bedürfnis der Religion nennt,\*) der wird sich im Ganzen zu der folgenden Exposition Ritschl's über biesen Gegenstand zustimmend verhalten: "Die religiöse Weltanschauung tritt überall auf als eine Kompensation der natürlichen Stellung in der Welt, in velcher sich der Mensch als einen Teil der Natur und als ein unselbständiges Glied der menschlichen Gesellschaft vorfindet. Alle Religion entspringt aus dem Kontraft, in welchen sich Die Menschen ursprünglich hineingestellt sehen, daß sie gemäß ihrer natürlichen Ausstattung unselbständige Teile der Welt sind, abhängig und gehemmt von andern Wesen, welche auch nur Teile der Welt find, und baß sie gemäß ihrer geistigen Rraftausstattung sich von aller Natur unterscheiden und sich zu einer übernatürlichen Bestimmung angelegt fühlen. die Gottesidee und die nach ihr bemessene Weltanschauung hat überall die Bedeutung, den Menschen über den Kontrast zwischen feiner natürlichen Lage und seinem geiftigen Selbstgefühl bin= weg zu helfen. Die Erganzung feines eigentümlichen Selbst=

<sup>\*)</sup> Herbart. II. 56 ff. und Allibn: Die Grundlehren ber allgemeinen Ethit. 1861. S. 219 ff.

gefühls erreicht der Geist durch seine Beziehung auf Gott in der religiösen Weltanschauung so, daß seine Abhängigkeit von Gott ihn für die Abhängigkeit von der Welt entschädigt und ihm seinen Wert verbürgt, mit und durch Gott ein eigentlimsliches Ganze zu sein" (III. 173 ff.).

Wird das hier Gesagte in der rechten Weise verstanden und ergänzt, so ist damit der vornehmste Faktor der subjektiven Religion, nämlich das in der natürlichen und sittlichen Abhängigkeit begründete religiofe Bedürfnis angebeutet. Auch das andre wird man zugeben muffen, daß aus ber Allgemeinheit der Religion auf eine gewisse (psychologische) Notwendigkit oder ein Gesetz geschlossen wird, nach welchem sich die subjektive Religion überall als ein natürliches Produkt erzeugt "Da etwas, was überall unter benselben Umständen eintritt, auf ein Geset hinweist, so ist die Religion als bas geistige Organ bes Menschen, sich mit ber Sülfe Gottes von ber ge wöhnlichen natürlichen Bedingtheit seines Lebens frei zu machen, ein praktisches Gesetz bes menschlichen Geistes, eine geistige Funttion." III. 174. Man beachte wohl die letzten Worte: Geset bes menschlichen Geistes, und geistige Funktion. sich also um eine ganz subjektive Notwendigkeit, vermöge wel cher der Mensch aus psychologischen Gründen den Gedankt Gott, wie Jakobi sagt, als ein notwendiges Gedicht seiner Natur nach bichtet, ober, um mit Q. Feuerbach zu reden, Gott als Projektion bes eignen Ichs benkt. Deffen scheint sich Ritschl auch bewußt zu sein, wenn er billigend zu Rants moralischem Beweis bemerkt: "es handelt sich nicht sowohl um bas Dafein Gottes, als um die Nötigung, Gott zu benten, bessen Begriff und bessen Wirklichkeit aus der religiösen Überzeugung als bekannt und anerkannt herübergenommen werden." III. 186.

Aber auf ber andern Seite scheint Ritschl auch wieder in bem weitverbreiteten Irrtum befangen zu sein, als wäre mit

er Ibee Gottes zugleich bessen objektive Existenz erwiesen. Diesen Übergang vom Begriff zur Existenz Gottes macht kitschl auf eine doppelte Art, auf theoretischem und auf raktischem Wege.

Die theoretische Argumentation ist ganz dieselbe, welche ms schon bei Lipsius, Ebrard, Dorner und Frank bezegnet ist, und lautet kurz etwa so: wie wir durch die Sinne die Außenwelt als objektive Realität wahrnehmen, so steht uns Gottes Dasein fest durch die Notwendigkeit, ihn zu denken.

"Das theoretische Erkennen ist nicht die Form, in welcher überhaupt oder in deutlicherer Weise als sonst die Wirklichkeit ber Dinge für den Geift festgestellt wird. Dasselbe erwartet vielmehr. daß die Dinge, deren gesetzliche Wechselwirkung das Ziel des theoretischen Erkennens ist, ihm als wirklich gegeben seien. She man sich auf den Weg dieser Thätigkeit begiebt, steht die Wirklichkeit der Dinge in der Anschauung, der Erimerung und Einbildung fest, weil (?) man diesen unmittel= baren Eindruck stets an der Gefühlserregung von Luft und Unluft und an der Wechselwirkung zwischen den Dingen und Inferem Willen erprobt." Wie aus dem Folgenden erhellt. vird hier die objektive Wirklichkeit einer von uns selbst ganz mabhängigen Realität gemeint. Dann aber ift bas Gesagte ur halbwahr, nämlich, daß wir in unserer Anschauung an das begebene gebunden sind, nicht willfürlich davon absehen ober 3 nach Belieben anders anschauen können. Das versteht sich atürlich von selbst. Daß aber damit noch nicht die objektive riftenz einer von uns unabhängigen Außenwelt erwiesen ist, t gegenwärtig ziemlich die allgemeine Erkenntnis der theoreti= hen Naturwissenschaft, und ist auch oben bereits mehreremale ervorgehoben. Die wirkliche Anschauung ist nicht ohne weiteres e Anschauung eines objektiv Wirklichen. Db eine objektive ußenwelt außer uns existiert, kann auch nicht "erprobt werben urch Lust= und Unlusterregungen" von einer Außenwelt; denn bas ift nur ein anderer Ausbruck für bas Gegebensein ober unser Gebundensein an das Gegebene. Alle Naturerkenntnis. alle Beherrschung der Natur durch unsern Willen, alles Leiden von derfelben bliebe gang basfelbe, wenn auch die Natur nicht eine äußere von uns unabhängige Realität, sondern ein Produkt unseres reinen Ich (nicht unseres empirischen Ich) wäre. Diefe Worte find im Sinne bes Fichteschen Ibealismus ju Diesen faßt Ritschl nicht richtig auf, wenn er meint: "es ist ein falscher theoretischer Ibealismus, welcher bie Geseke des theoretischen Erkennens als die einzig giltigen band habt und die ohnedies feststehende Gewißheit der Wirklichkit nur soweit zugesteht, als sie bem gesetmäßigen Erkennen nutlich (soll wohl heißen: möglich?) ist" (III. 185). Hier ift ber Ausdruck "Gewißheit der Wirklichkeit" zweideutig. mit die subjektive Anschauung der Dinge als objektiv wirkliche gemeint sein, dann steht dieselbe natürlich von vornherein als subjektive Thatsache fest. Ist aber die Überzeugung des ob jektiven Daseins der Dinge gemeint, daß nämlich der subjektivm Anschauung auch etwas von uns unabhängiges Reales in ber Außenwelt entspricht, dann bedarf dieselbe des Beweises, natür lich mit Hülfe metaphysischer Begriffe. Dieser voridealistisch Standpunkt, welchen Ritichl nach diefen Außerungen noch einzunehmen scheint, ist gerade durch Kant überwunden. Er hat gezeigt, weder ob die Dinge-an-sich sind, noch was sie find, tann auf dem Wege ber Unichauung entschieden werden. Nur die richtige Fassung des Kausalbegriffs, daß nämlich unser Ich nicht von selbst die Urfache einer Mehrheit und Verschieden heit von innern Auftänden oder Empfindungen, sondern bak dieselben nur vermöge der Wechselwirkung der Seele mit mehre ren und verschiedenen andern Wesen entstehen könne, führt aus bem metaphyfischen Ibealismus heraus und nötigt zur Annahme der Existenz von andern Realen außer unserm Ich Allein diesen Weg hat sich Ritschl völlig abgeschnitten nicht vadurch, daß er auf jede metaphysische Betrachtung verzichtet, sondern daß er einem falschen, widersprechenden Begriff von der Kausalität huldigt. Er sieht nämlich denselben nur als eine ganz subjektive Kategorie unseres Verstandes an, von welscher es völlig ungewiß ist, ob sie auf die objektive Welt anzuwenden sei (544). Darin liegt implicite die Möglichkeit, daß die Ereignisse in der objektiven Welt ohne Ursache geschehen könnten. Damit aber ist nicht allein der völlige Idealismus, sondern auch der Grundirrtum alles Monismus mindestens als ein wissenschaftlich möglicher und unansechtbarer Gedanke adoptiert. Wenn gar, wie es nach I. 413 den Anschein hat, Kantstanscendentale Freiheit angenommen wird, dann tritt Ritschl damit ganz auf die Seite des absoluten Werdens.\*)

Nun folgt die Anwendung dieser metaphysisch-irrigen Erkenntnistheorie auf Gott. "Ebenso wie die Wirklichkeit der

<sup>\*)</sup> Außerdem aber wurde mit der Annahme des in fich wider= Prechenden Begriffs der transcendentalen Freiheit tonsequenter Beise Ille Religion aufgehoben. Denn die erfte und wichtigfte Frage, welche ter Menfch für fich, für andre, für ben Staat, für bie Erziehung, für bie Belt, ja fogar in Beziehung auf Borfehung und Erlösung aufwerfen ann, ift die Frage nach ber Möglichkeit bes Besserwerbens. Das Besserverben fowie bas Beharren im Guten, welches boch ber Endzwed aller teligion ift, wird aber mit ber Annahme einer absoluten Freiheit, beren efentlichftes Grundmertmal ift, außerhalb bes Bereichs aller Raufalität 1 liegen, also allen Ermahnungen, Barnungen, Belehrungen unzugängd zu fein, bollig ausgeschloffen (vgl. Berbart II. 327 ff.). Rant icheint ies auch felbit erkannt zu haben, wenigstens hat er in feiner fritischen eriobe feine Babagogit mehr gelesen, man vermutet, weil er einsah, af bie Annahme ber absoluten Freiheit alle Babagogit illusorisch mache. in ber vorfritischen Beriode 3. B. in ber Abhandlung über Optimismus ulbigt er bem Determinismus im Ginne bon Leibnig, welcher ja uch bereits erfannte, bag es ohne Determinismus (benselben richtig erftanben) weber Rusammenhang und Begründung ber Erfenntnis, noch uberlässigfeit und Fortschritt im Sandeln, also überhaupt tein eigentiches Biffen, feine Festigkeit im Guten, feine Burechnung, nichts Sittdes, nichts Religiofes gabe.

Außenwelt durch die Anschauung feststeht, ebenso ist die Einbildung der Gottesidee in der Religion von dem Verdachte befreit, seere Einbildung zu sein, weil die entsprechenden Sesühlserregungen und Willensbewegung dem Geist die Gewißheit vermittelt, daß er als eigentümliches Ganze seine Stelle in der Welt oder über der Welt einnimmt. Diese Ersahrung verdügt die Wirklichseit Gottes, sosern sie von der Wirksamkeit Gottes überführt. Ohne dieselbe würde der Geist genötigt sein, sich als einen unselbständigen Teil der Welt zu beurteilen und den ihm angestammten Trieb nach Vethätigung seiner Selbständigkeit und Ganzheit zu verleugnen" (185).

In ganz ähnlicher Weise heißt es bei Bender: "Bit können Gottes auf Grund seiner Einwirkungen auf uns mittelbar gewiß werden. . . . Da sich im subjektiven Bewußtsein oder im Gefühl der innigste Kontakt zwischen Objekt und Subjekt vollzieht, so ist das Gottesbewußtsein zugleich ein Sein Gottes im Menschen und Erleben Gottes durch den Menschen und somit über allen Zweisel erhaben in sich gewiß, wie die Erfahrung, das Erlebnis überhaupt. . . Religion vepräsentiert eine wesentliche und notwendige Funktion des menschlichen Geistes."\*)

Hier liegt die bereits oben besprochene Verwechselung von subjektiver und objektiver Notwendigkeit zu Grunde. Man kam immerhin zugeben, daß die Religion oder der Gottesbegriff mit psychologischer Notwendigkeit im Menschen entsteht, oder die Wirkung eines "angestammten Triebes oder einer wesentlichen Funktion des menschlichen Geistes" sei; aber daraus solgt keineswegs, daß der Gottesbegriff infolge eines Kontaktes der Seele mit Gott selbst entstanden ist; ja letzteres wird sogar durch erstere Annahme, daß die Gottesidee eine wesentliche

<sup>\*)</sup> Benber: Schleiermachers Theologie. 1876. I. 206. 209. 211.

funktion, also ein Erzeugnis der Seele selbst, eine Brojektion mseres Ich sei, ausgeschlossen. Daß die subjektive Thatsache 1es Borhandenseins der Gottesidee nicht ohne weiteres die bjektive Existenz Gottes beweise, das ist gerade auf dem Standpunkt der kantischen Lehre von den Kategorien besonders einleuchtend. Denn wenn man das Naturerkennen und die Weta= physik auf besondere Triebe der menschlichen Natur zurückführt, infolge deren wir nicht umhin können, nach Ursachen zu forschen, ohne daß doch je damit eine objektive Erkenntnis gewonnen werbe, da liegt es nahe, daß auch der subjektive Trieb, welher die Religion produziert, zu keiner sicheren objektiven Ge= wisheit führen könne. Darum stellt auch A. Lange ben Trieb zur Metaphysik ganz auf gleiche Linie mit dem nach der Religion, in beiden Källen handelt es sich ihm um einen subjektiv notwendigen Trieb unserer Natur, das Gegebene zu über-Schreiten, aber ohne alle objektive Sicherheit der Erkenntnis.\*)

<sup>\*)</sup> Darum paßt jenes Gespräch, welches E. v. hartmann zwiihen einer Dame und einem neukantischen Doktor fingiert (Reukantiakismus, Schopenhauerianismus und Hegelianismus. 1877. S. 116 f.) koch genauer auf das Berhältnis dieser philosophischen Richtung zu Gott.

Die Dame: Sie geben vor mich zu lieben und glauben nicht einmal an meine Existenz?

Dr.: Gewiß glaube ich an Ihre Ezistenz, so fest wie an die höchsten tub heiligsten Träume des Menschenherzenz, an das Gute und Schöne — nur Ihre Ezistenz zu wissen mußte ich ablehnen. Sie sind mir mehr 11s Wirklichkeit, Sie sind mein Ideal!

Dame: Ich verstehe Sie nicht; wie können Sie an etwas glauben, von beffen Existenz Sie nichts wissen zu können behaupten?

Dr.: Ich glaube an Sie, wie an die ewige Bahrheit ber Poefie; th bete Sie an als mein Gebicht, als bas schönfte und herrlichste, bas wir je gelungen.

Dame: Burben Sie mich nicht eines Tages als eine bewußte Aufin betrachten?

Dr.: Seien Sie unbesorgt. Sie werben mir mit ber Beit gur habituellen Mufion werben.

Mlugel. Die fvefulative Theologie.

Sollte aus der subjektiven Thatsache der Religiosität derm objektive Wahrheit, also das Dasein Gottes, erschlossen werden, dann müßte nachgewiesen werden, daß die Idee Gottes nicht insolge eines subjektiven Triebes, sondern einer Einwirkung (Kontaktes) Gottes selbst erzeugt wird. Bender selbst sagt einmal, die Theologie ist auf authentische Erkenntnis der christlichen Religion und auf den Beweis gerichtet, daß solche Religion die wahre Religion seinen Beweis serichtet, daß solche Resulusion. Wie aber kann ein Beweis für die objektive Existenzeines nicht Segebenen anders geführt werden, als mit Argumenten, und zwar obsektivsgiltigen, metaphysischen Argumenten! Die Wetaphysik ist hier eben nicht zu umgehen.

In anderer Weise such Ritschl den Übergang zur objektiven Existenz Gottes durch praktische Überlegungen zu rechtsertigen, welche etwa auf solgendes hinauslausen: Das Beste, dessen der Mensch sich bewußt ist, muß er für seinen Endzweck halten. Der ist aber das absolut Wertvolle, das Gute, das moralische Sollen. Dieses kann er jedoch nicht realisieren ohne den Glauben an einen Gott, welcher die ganze Welt auf diesen Endzweck hin angelegt hat. Will der Mensch also das Gute ernstlich, so muß er an einen Gott glauben. Nun aber ist das Gute nichts Willkürliches, Beliebiges, son

Dame: Gleichviel, einmal durchschaute Aussienen pflegt man sich nur so lange gefallen zu lassen, als sie süß sind, ich habe keine Garantie, dies wirklich zu sein, geschweige benn, es immer zu bleiben. . .

Dr.: Wenn Sie nur ein Semester meine Kollegien mit anhören würben . . .

Dame: Gott ichuge mich . . .

Bas würde der Doktor im Kollegium wohl gelehrt haben? Bas anders, als: Theorie und Praxis sei sehr verschieden. In der Theorie mag jemand behaupten oder leugnen nach Herzenslust, in der Praxiskummert man sich nicht um dergleichen. Da geht es nach dem Spruche des Bösen: Grau theurer Freund ist alle Theorie u. s. w.

Davon werden wir noch ein Beispiel an hermann bekommen.

<sup>\*)</sup> Benber a. a. D. II. 303.

ern das objektiv Wertvolle, das, was sein soll, folglich muß s auch einen Gott geben, der dem, was sein soll, zur Realisät verhilst. Es wird also aus dem, was sein soll, auf dessen Realisierbarkeit und auf die Notwendigkeit, daß es realisiert verden müsse, geschlossen: es soll, darum kann und muß es sein und dazu bedarf es eines Gottes. Der nervus prodandi liegt hierbei offendar in dem Sahe: daß absolut Wertvolle muß auch sein, das Ideal muß seine Verwirklichung sinden.

Diese Gedanken, welche Ritschl im engen Anschluß an die verwandten Kants vorträgt, dürsen wohl als diejenigen angesehen werden, welche seine eigentümliche Anschauung deszichnen und weswegen er und seine Anhänger eine besondere Stellung in der heutigen Theologie einnehmen. Es ist der Bersuch, das Religiöse auf das Moralische, "auf den Felsen der Pflicht" zu gründen. Dieser Gedanke, welcher ja den Kern aller wahren Religion trifft, erscheint auch uns so wichtig, daß wir noch besonders auf denselben eingehen werden. Zuvor wenden wir uns noch einem Anhänger Ritschls zu. Wir sinden hier diesen Gedanken in weiterer Ausführung, um nicht zu sagen, Übertreibung wieder, namentlich ist Ritschls Versweidung des Monismus zu einer förmlichen Flucht vor demselben ausgeartet.

## Hermann.

In mancher Beziehung läßt sich Ritschls Stellung zur Keligion mit der I. H. Jacobis vergleichen. Einmal wegen es lebendigen Interesses für Religion im sittlich praktischen Sinne; sodann wegen der versuchten Trennung des Metaphysischen von dem Religiösen; und weil er das religiöse Bedürfsis für eine unmittelbare Gewißheit (Anschauung) eines objektivzristierenden Gottes ansieht.

Hermann teilt außerdem noch mit Jacobi deffen besonbere Eigentümlichkeit, nämlich ben Spinozismus ober Monismus für die einzig mögliche Philosophie anzusehen, für das notwendige Refultat aller Verstandesoverationen. Viel zu sehr hat er sich von dieser Art der Metaphysik imponieren lassen. Was er mit Recht einem großen Teile der chriftlichen Dogmatiker sowohl der positiven, als der negativen Richtung vorwirft, daß sie im Grunde den Spinozismus für die wahr Philosophie betrachten, das gilt auch von ihm; nur will er nicht wie jene auf benselben die Religion gründen, sondern unabhängig bavon auf sich selber stellen. Aber sonst kennt er als Philosophie und Metaphysik nur den Spinozismus. Soviel er überall namentlich von Metaphysik redet, so wemig kennt er das, was eigentlich darunter zu verstehen ist, und was auf diesem Gebiete, wenn auch nicht immer unter diesem Titel, gearbeitet ist. Rur einen Auswuchs berfelben, der sich allerdings breit genug gemacht, und sich oft genug die Metas physik, ja die Philosophie katerochen genannt hat, an sich aber noch nicht einmal die Einleitung dazu ist, kennt er und hat er überall im Auge. "Die Wetaphysik will die gespaltene Wirklichkeit der Dinge aus der Einheit eines wahrhaft Wirk lichen, welches als Grund der Vielheit angeschaut wird, ber ständlich machen. Die Kunst des Metaphysikers besteht darin, daß er die Vorstellung von der Einheit oder (!) dem Wesen der Welt in ihrem organischen Zusammenhange mit der lebenbigen Begriffswelt des Zeitalters flar herausarbeitet."\*)

Aber nicht nur kennt er keine andre Metaphysik als die bes Monismus, sie gilt ihm auch als die wahre; wenn man sich überhaupt auf metaphysische Betrachtungen einläßt, so ergiebt sie sich als unausbleibliches Resultat des Denkens. Ja

<sup>\*)</sup> B. Hermann: Die Religion im Berhältnis zum Belterkennen und zur Sittlichkeit. Halle 1879. S. 92 u. 74.

er erklärt einen jeden, der diese Vorstellung vom monistischen Weltaanzen nicht hat, für einen, der nicht im Bollbesit seiner geistigen Funktionen sich befindet! (73). Statt auf bas Gespenst des Spinozismus loszugehn, erklärt er sich ihm gegenüber für völlig wehrlos und ist dies auch in der That; indem er nämlich S. 104 ben Lopeschen Ausbruck, bas Sein sei nur ein Stehen in Beziehung, adoptiert, nimmt er zugleich ben Beariff des absoluten Werdens mit an. Denn dies lieat in jener Definition, wenn sie wirklich durchdacht wird. Und boch hat er sozusagen die Waffen gegen den Monismus in der Hand. Er erklärt nämlich: "Die bloße Negation der Gesetzlichkeit an einem Geschehen läßt sich nicht als etwas Reales behaupten". darum gilt ihm absolute Freiheit für Unfinn (191). ist dies so? Lediglich, weil ein Geschehen ohne Ursache ober absolutes Werden ein in sich widersprechender Gedanke ist. Bätte er diesen Gebanken festgehalten und verfolgt, dann wurde er nicht so ratlos der monistischen Metaphysik gegenüberstehn.

Ebenso völlig wehrlos streckt er vor dem Materialismus die Waffen. "Die beharrliche Substanz, auf welche alle geistigen Dinge bezogen werden müssen, kann nur auf ein Raumerfüllenses, die Materie bezogen werden, weil jede Substanz nur in äumlicher Anschauung gedacht werden kann" (44). Also ganzie Argumentation des Materialismus: was ist, ist Materie, arum ist der Geist Materie. "Die Realität der Seele ist ur ein Produkt einer subsektiven Einbildung, an was man ie Arbeit der Erklärung nicht verschwenden darf (108). Was ich theoretisch über den Menschen ausmachen läßt, gehört in ie Zoologie" (88).

Natürlich ist Hermann weit davon entfernt, Spinozist der Materialist zu sein; er meint eben auf einer solchen Höhe u stehen, von welcher herab er dem Treiben der Versuche, ie aufs Naturerkennen gerichtet sind, ruhig zusehen und ihnen Ues zugeben kann, an ihn und seinen Standpunkt reicht das

alles nicht heran; "ob die metaphysische Ansicht vom Beltganzen theistisch, pantheistisch ober materialistisch gebacht wird, ändert an dem allgemeinen religiösen Charafter nichts. sollte endlich ablassen, den dogmatischen Materialismus unserer Tage mit wissenschaftlichen Widerlegungen zu bekämpfen" (86). Bequem ift dies über die Magen, zumal wenn man ben Materialismus nach den oben gegebenen Proben nicht wissenschaft lich zu widerlegen weiß. Es ist fast, als wenn einer, ber beim Schwimmen Malheur gehabt hat, sagen wollte: lagt bas Schwimmen, ja das Baden überhaupt sein, es ist ungesund, darum lasse ich es auch. Ebenso wird in einer frühern Schrift bes Berfasserklärt: "Für die Erschwerung ober Erleichterung ber religiösen Aufgabe macht es gar nichts aus, ob die dogmatische Metaphysik, welcher der Christ folgt, materialistisch oder idealistisch gerichtet ist. Ob im übrigen die Philosophie deistisch, pantheistisch, theistisch oder sonstwie ist, kann uns als Theologen gleichgiltig sein. "\*)

Diese augenscheinlichen Paradoxien finden nun ihre sehr leichte Lösung in der Meinung des Verfassers, daß sämmtliche metaphysische Versuche nicht das sind, was sie sein wollen, nämlich wissenschaftliche Erklärungen der gegebenen Welt, sondern nur Produkte der Phantasie im wissenschaftlichen Gewande. Der Materialismus hat ebensosehr und ebensowenig recht, als der Pantheismus. Reine Theorie trifft die Sache selbst, jede ist dem notwendigen subjektiven Spekulationsbedürfnis entsprungen, welches auf die mannigsachste Weise Befriedigung sucht; dabei ist die monistische Ansicht die natürlichste und darum verdreitetste; vermöge der Einheitsfunktion dringen aus diesem Bedürfnis verworrene Bilder einer Welteinheit bei als len (?) unwiderstehlich hervor (74 u. 23). Ihm scheint die Wetaphysik nichts zu sein als der zusammenfassende Ausdruck

<sup>\*)</sup> Bermann: Die Metaphpfit in ber Theologie.

bes jeweiligen Standpunktes im Naturerkennen; sie hat es nur mit der lebendigen Begriffswelt des Zeitalters zu thun und richtet sich nach dem jedesmaligen Standpunkt der exakten Wissenschaften (72). Gesetz, es wäre so, Hermann wollte also, indem er von Metaphysik redet, weiter nichts darlegen als den heutigen Standpunkt der exakten Wissenschaften: glaubt er wirklich, daß dies der Spinozismus ist, welchen er ja allein als Metaphysik behandelt? Gerade das Gegenteil. Wollte er den gegenwärtigen Standpunkt der theoretischen Natursforschung darlegen, dann hätte er vom Pluralismus, von der Atomistik, von sesten Gesehen reden müssen; hätte aber nimmersmehr sagen können: bleibende Gesehe annehmen, heiße die Wissenschaft erstarren machen (71).

Doch der Verfasser kennt den heutigen Stand der exakten Bissenschaften nicht.

Die ganze Ansicht von dem Unwert einer jeden theoretischen Spekulation beruht natürlich auf der besondern erkenntnisheoretischen Überzeugung, daß sich überhaupt über bergleichen Dinge nichts objektiv Giltiges ausmachen lasse; und diese Erenntnistheorie stütt sich wiederum auf eine besondere metashpsische Fassung des Kausalbegriffs. Darum hätte man denken ollen, Bermann murbe biefem Begriffe besondern Fleiß guzewandt haben; wenigstens wurde die vorzugsweise in Betracht ommende Alternative, ob der Kausalbegriff nur subjektive oder mch objektive Bebeutung habe, ins Licht gestellt sein. Aber o ift es nicht. Statt bessen heißt es: ob die Funktionen bes Beistes (wozu ja die Kategorie der Kausalität gehört), ursprünglich durch irgend welche Faktoren entstanden sind, geht uns gar nichts an (23). Nun hängt aber mit ber Entscheidung des apriori oder aposteriori des Rausalbegriffs die Entscheidung über bessen subjektive ober objektive Geltung zusammen. Eben barum wird auch die Frage nach der objektiven Existenz einer Außenwelt gar nicht nach ihrer eminenten Tragweite gefühlt, sondern kurz abgethan: "Seder Gegenstand (Anschaumg eines äußern Gegenstandes) ist dadurch zu Stande gekommen, daß die Mannigfaltigkeit der Anschauung in die Form der Einheit eingegangen ist. Ob nicht ein solcher Gegenstand bloßer Schein sei, dem keine Wirklichseit entspreche, diese Frage kann gar nicht aufkommen. Der im Raum angeschaute Gegenstand ist ganz ebenso wirklich als unser Bewußtsein" (30).

Man sieht, hier wird eine Hauptfrage der Forschung, m welche sich ein sehr großer Teil der ganzen neuern Philosophie dreht, gar nicht verstanden.

"Die Frage, daß wir überhaupt vorstellen, wäre gleich bebeutend mit der Frage nach der Möglichkeit des Bewußtseins" (32). Darf denn darnach nicht gefragt werden? Ist das nicht ein Hauptproblem der theoretischen Forschung? "Darnach zu fragen, sehlt die Veranlassung" (32).

Aber noch mehr. Nicht nur, daß die eigentlichen Fragender theoretischen Natursorschung oder Metaphysik nicht verstwischen werden, alle ernste Denkarbeit wird sogar — natürlich ohne daß der Verfasser dies will — geradezu verhöhnt. Hermann benutt nämlich einige Äußerungen Nitschls, um perklären: eine eigentlich theoretische Forschung gäbe es überhaupt nicht. Zede Forschung, auch wenn sie scheindar ganz allein auf theoretische Erfenntnis ausgehe, habe doch praktische, ja Nützlichkeitsmotive. Bei Nitschl gehen die betreffenden Äußerungen auf die monistische Theorie. Hier ist es ja nicht ganz salsch, zu sagen, ein Teil der Monisten hat sich dabei nicht allein von theoretischen, sondern vorzugsweise von praktisch-religiösen Motiven leiten lassen; nicht der eigentlichen theoretischen Forschung, sondern ihrer religiösen Phantasie, ihren praktischen Bedürsnissen verdanken sie den Begriff der Welteinheit.

Mag das bei vielen Monisten so sein, gewiß ist es doch sehr voreilig, dies auf alle zu übertragen. Der Monismus ist viel zu natürlich für das spekulative Denken; ihn zu vermeiden, it eine viel zu große Exaktheit des Forschens erforderlich, als aß man zu seiner Entstehung überall noch praktische Motive oraussehen müßte. Das hieße ja theoretische Irrtümer auch u moralischen Fehlern machen.

Run aber dehnt Hermann diesen Vorwurf auf alle Fordung ohne Ausnahme aus. "Nur weil wir die Natur nicht blok aleichailtig vorstellen, sondern weil wir sie als Wertgröße. als Beranlassung von Lust und Unlust erleben, legen wir mehr (b. h. Realität, nicht bloß Erscheinung) in sie hinein. Relation zu unfern Gefühlen giebt den Dingen den Hinterrund des Dinges-an-sich" (49). "Nicht weil wir sie erkennen, jalten wir die Natur für wirklich, sondern weil wir wollen" "Die Metaphysik wurzelt in Überzeugungen, die durch ie Erkenntnis der thatfächlich gegebenen Welt weder gewonnen ind, noch fich durch dieselben widerlegen laffen, sondern aus em Selbstgefühl des Menschen, wodurch er sich zum Mittelunkt der Welt macht" (78 u. 80). Und an vielen andern drten giebt er zu erkennen, daß er an keine rein theoretische, nparteiische Forschung glaubt, sondern überall praktische Move. Rücksicht auf Lust und Unlust voraussetzt.

Ein schlimmerer und entwürdigenderer Vorwurf kann der dissenschaft als solcher nicht gemacht werden. Freilich geht Ie Technik auf praktische Zwecke auß; aber die Wissenschaft werden Forschung, zumal die Philosophie, definiert schon ristoteles als die, welche keinen andern Zweck hat, als eben Wissen selbst, zu wissen um des Wissens, um der Erkennts willen. Sollte aller Wissensdurft, alle Forschbegier unrein in? Wer freilich das stille, einsame Denken, sein Suchen und in Finden, seine Sorgen und seine Befriedigungen nicht aus gner Ersahrung und übung kennt, schäpt und liebt, der unt, schäpt und liebt die Philosophie nicht; einem solchen ird man schwerlich einen Vegriff von uneigennütziger Forschung eben können. Zwar führt auch die ganz theoretische Forschung

ihre besondern Spannungen und ihre Befriedigungen mit sich, ja die Last der Probleme kann sich dis zum tiefsten Leid, und das beseligende Heureka der Forschung dis zu einer Art Entzückung steigern. Aber um dieser die Forschung begleitenden Gefühle willen wird diese selbst nicht unternommen; wer es darum versuchen wollte, würde sich sehr getäusicht sinden; noch viel weniger aber sind es immer äußere Zwecke, etwa die Natur zu beherrschen und daraus Lust oder Verstärkung des Selbstgesühls zu suchen, was immer von neuem antreibt, die Lösung der uralten Probleme zu versuchen.

Allerdings will man bemerkt haben, daß unserer Zeit die Freude an der Arbeit selbst, die Lust reiner Forschung, freier Bertiefung in die Sache lediglich um der Erkenntnis willen immermehr abhanden gekommen sei, und gar oft nur ein mittelbares Interesse, der dadurch erzielte Erfolg, zur Arbeit treibe. Es wird sogar hier und da den offiziellen Behörden des öffentlichen Unterrichts zum Vorwurf gemacht, diesen Geist schon seit langer Zeit selbst in gelehrten Kreisen großgezogen und gepslegt zu haben. Schlimm genug, wenn dem so wäre, jedenfalls soll man dies nicht als das Normale und Allgemeine hinstellen.

Hermann freisich hat bei allen seinen die Metaphssik betreffenden Erörterungen einen besondern Zweck, und zwar einen ziemlich äußerlichen Zweck im Auge, denn alle seine Außeinandersetzungen sind nicht auß dem unmittelbaren Interesse an den metaphysischen Problemen geboren, sondern sind nur Reden pro domo, haben nämlich den Zweck, Raum zu schaffen für die Theologie, diese gegen das Andringen des Wonismus zu schirmen, nicht durch Widerlegung derselben, sondern daburch, daß er die Theologie auf eine für diesen unzugängliche Insell slüchtet.\*)

<sup>\*)</sup> Darüber, mas hinsichtlich der Theologie und Religion die Folgen einer Berachtung oder Flucht vor der Wissenschaft sind, ist wenigstens

Darum wird die Theologie durch eine möglichst breite id tiefe Kluft von der Metaphysik geschieden. Dieser wird hia das Forschen nach Ursachen, das Aufstellen von Sustemen id Spoothesen überlassen, sie haben ja doch nach des Verffers Meinung keinen bleibenden Wert, sie werden ja doch it Sicherheit von dem weiterschreitenden Naturerkennen auflöst (79). Ja das ganze Forschen nach Maßgabe der Kaulität hat nur subjektive Bedeutung, wir können einmal nach iserer ganzen geistigen Organisation nicht anders, als überall : fragen: warum? Diefe Manipulationen haben indes nicht el mehr Wert, als wenn Kinder ohne Aufhören nach dem darum des Warum u. s. w. fragen, es geht fort in infini-Diese Sisyphusarbeit überläßt darum die Theogie ber Naturforschung.\*) Um nun ja die Scheidung dieser iden Gebiete recht eindringlich zu machen, weist er (103) rauf hin, daß sich in unserm Beiste alles auf elementare organge zuruckführen laffe, nur bie Gefühle nicht, ber Sit r Religion. Nun, wenn dem so wäre, wenn man etwa ein bständiges Gefühlsvermögen annehmen wollte, schlösse dies ben Erklärungsversuch aus? Ober verliert ein Gefühl seinen bert, wenn es erklärt wird? Hat das absolut Wertvolle nur n Wert eines Rätsels, beffen man nach gefundener Auflösung cht mehr achtet? ober einer Schaubühne, beren Darstellungen an -nicht in der Nähe besehen darf?\*\*) Darum nennt er

ephiftopholes anderer Meinung: "Berachte nur Bernunft und iffenschaft . . . fo hab ich bich icon unbedingt."

<sup>\*)</sup> Das erinnert an De Maiftre. Dieser wollte auch ben Laien e Natursorschung zum Amüsement überlassen, aber über Moral und eligion zu spekulieren, einzig ben Prälaten, als ben Depositären ber ttlichen Macht vorbehalten. Soirées de St. Petersb. Tom. 2. p. 131.

<sup>\*\*)</sup> Hier ist wieder ein Berührungspunkt mit Jacobi. Dieser rectet gleichfalls, die Einsicht in die Wechanit des himmels werde es rursachen, daß man nicht mehr die herrlichkeit des himmels, sondern ir noch den menschlichen Berstand eines Kopernikus u. s. w. beundern werde. Bgl. dazu herbart I. 283 ff.

jeden Versuch, die Gefühle erklären zu wollen, "Fanatismus des Erklärenwollens" (105). "Aber ein Zeichen von Roheit ist es gar, wenn der Wensch die Persönlichkeit zu erklären unternimmt" (203).\*)

So fehr er nun durch folche Ausbrücke vor jedem Berfuch warnt, Metaphysisches mit Religiösem in Beziehung zu bringen, achtet er doch selbst nicht immer dieser Warnung. Ja in seiner erften Schrift (die Metaphyfit in ber Theologie) bezeichnet er die Resultate der Metaphysit als die "Rüftkammer der syste matischen Theologie" und "verlangt von der Metaphysik, daß fie uns Begriffe liefert, welche den (theologischen) Verhalt nissen (von Natur = und Geisterreich) entsprechen". Und wie er hier eine (gefunde) Metaphysit zu Hilfe ruft, so fürchtet er auch wieder für die Theologie die falsche des Spinozismus. Deshalb fagt er mit Recht (137) gegen Pfleiberer: "Eine solche theologische Metaphysik ist in Wahrheit nichts weiter, als eine entmannte Wissenschaft, mit welcher in ein Bündnis zu treten für die christliche Religion nicht nur nicht ehrenvoll, fondern nicht einmal gefahrlos ift. Sie steht in einem um versöhnlichen Konflikt mit der christlichen Religion." Wenn demnach der Religion eine Theorie gefährlich sein, wenn hier ein Konflikt obwalten kann, dann ist offenbar von keiner Bleich giltigkeit beider zu einander die Rede, wie es sonst nach ihm ben Anschein hat. bann muß offenbar der gefährliche Gegner abgewehrt werden. Womit aber anders als mit ernster metaphysischer Untersuchung? Allein in dieser Beziehung hat Hermann wenig Zutrauen zu sich und andern. "Die religiösen Vorstellungen können durch kein Mittel der Wissenschaft über die Stufe der bloken Einbildung erhoben werden" (117). "Objektive Gründe für die Religion giebt es nicht." Beklagens-

<sup>\*)</sup> Andererseits heißt es auch wieder, daß Religion und sittlices Gefühl als tomplicierte psychische Gebilde der theoretischen Untersuchung unterliegen (134 f.).

werte Verzagtheit, zumal für einen wissenschaftlichen Vertreterber Theologie! Wie aber? Hält er die nun zu besprechenden, von ihm vorgebrachten Gründe für die Religion selbst nicht für objektive? etwa weil es moralische sind? und was gilt dem Verfasser als Moral?

Unter Moral wird nun freilich, wenigstens den Worten nach, der roheste Eudämonismus vorgetragen; sie wird nämlich auf das Selbstaefühl gegründet und als ihr Ziel wird angegeben, Selbsterhaltung (83), Erhaltung des Individuums (82). "Erhaltung seiner Berson und Verwirklichung seines höchsten Buts ift bem Menschen (follte heißen bem unmoralischen Menschen) ein und dasselbe" (83). "Die (sittliche) Geltung beruht in dem Gefühl für einen Wert, was dem Willen eine bestimmte Richtung zu geben vermag" (141). Das ist offen= bar die nackte Begierde, welche den erftrebten Dingen bestimmte (fubjektive) Werte giebt, weil man sie begehrt. Bunderbarfte dabei ift, daß dies, was man ohne Übertreibung ine Berfündigung an der Ethik, namentlich der kantischen, nennen könnte, eben als Rants Ethik vorgetragen wird. Doch st jener Eudämonismus natürlich nicht so roh gemeint, als 3 ben Worten nach den Anschein hat. Es liegt nämlich hier in allerdings sehr grobes Migverständnis vor. Kant brückt vekanntlich sein Moralprinzip in verschiedener Weise aus, unter mbern spricht er dabei auch vom "Selbstzweck"; er wollte da= nit alle sonstigen Awecke, alle Materie des Willens, als Dbett der Begierben, furz allen Eudämonismus abwehren. Aus Selbstzwed macht man nun Selbstgefühl. Dieses für sich ge-10mmen, ist nur ein anderer Ausbruck für Egoismus ober Eudämonismus, also das Gegenteil von dem, was Rant Selbstzweck nannte. Daß hier weiter nichts als das Diß= verständnis von Selbstzweck und Selbstgefühl vorliegt, sieht nan auch baraus, daß hermann Selbstgefühl gleich Berfonichkeit fest; wieder anstreifend an Rant, welcher bie Berson

Selbstzweck nannte. So wird dem Verfasser auch die Person als solche zum Prinzip der Ethik. "Das Sittengesetz bedeutet für den Menschen seine Erhebung zur Person" (196). "Der allgemeine Inhalt des Sittengesetzes ist die Persönlichkeit selbst" (198). "Als Endzweck der Welt kann sich der Wensch mur denken, wenn er sich unabhängig von der Natur einen persönlichen Wert geben kann und das ist die Persönlichkeit selbst, die ja nicht als empirisches Datum vorliegt (nicht?), sondem in subsektiver Überzeugung als wirklich gesetzt wird" (206).

Daß die Persönlichkeit der Grundgedanke der Sittenlehn sei, ist eine halbe Wahrheit. Allerdings bezieht sich die Ethik auf Versonen und ohne Versönlichkeit ist nicht einmal der Gebanke an eine Sittenlehre möglich. Allein wenn Berfönlichkit überhaupt schon, als solche, zum Inbegriff aller Vollkommenheiten, zum Titel alles Lobes gemacht wird, so ist das tompleter Frrtum. Gin feiner Kenner von bergleichen Berirrungen spricht fich barüber fo aus: "Diefer Gögendienft, welcher jest in weiten Kreisen mit der Persönlichkeit getrieben wird, stammt aus dem allerdings notwendigen Kampfe gegen den Bantheis Dem religiösen Glauben liegt allerdings alles baran, sowohl Gott als den Menschen als Berson vorzustellen. Aber man übertreibt die Sache. Es ist ein wissenschaftlicher Jehler, ohne weiteres in das Wesen der Person alle möglichen Vollkommenheiten hineinzutragen, Perfonlichkeit ist an sich nur ein bürrer theoretischer Begriff. Versönlichkeit ist Selbstbewußtsein. Dem Selbstbewußtsein kann aber nicht an und für sich eine sittliche Würde beigelegt werden, sondern nur weil es die Be dingung ift, daß überhaupt das Gute geschehen oder vorhanden fein kann. Die Perfönlichkeit erhält also ihre Burbe nur von ben sittlichen Ideen zu Lehen; und kann daher wissenschaftlich nicht als die absolute Norm oder als der höchste ursprüngliche Titel des Lobes vorangestellt werden. "\*) -

<sup>\*)</sup> Thilo: Theologifierende Rechts- u. Staatslehre. 1861. S. 305.

Wie man es nun aber bei einem christlichen Theologen um voraus erwartet und wie es auch aus dem Schlusse bes Buches ersichtlich ift, meint bier Hermann bas Richtige und üeht als höchstes Ibeal ein Reich von einander freiwillig vienenden Versonen an, aber wissenschaftlich auch nur einiger= maßen die Grundlinien einer Ethik zu zeichnen, das gelingt ihm nicht von ferne. Es ist dies um so auffallender, als ja biese ganze Richtung ihr Heil im Anschluß an Kant sucht, und hier doch der richtige Weg zur Ethik mit so viel Erfolg betreten ist. Auch Ritschl ift noch weit davon entfernt. Das sieht der Kundige schon aus folgenden wenigen Mitteilungen. Er verwirft nicht allein die Formel, daß das Gute gut ift, weil Gott es will, sondern auch die: daß Gott das Gute will, veil es aut ist. Eigentlich aber tritt er ganz entschieden auf Die erstere Seite, wenn er fagt: "Gine Notwendigkeit für Gott, velche nicht aus seinem Willen begriffen, sondern aus einer ubenden Eigenschaft abgeleitet wird, bezeichnet Gott als eine ndliche Berson." Ja den Gedanken, daß Gott die Ideen des Buten billigt und fein Wille im Einklang mit biefer feiner Einsicht steht, diesen Gedanken vergleicht Ritschl mit der Reinung, welche "eine Natur in Gott", ein ihm fremdes, eales Prinzip, dem er unterworfen sei, sest.\*)

Der Übergang endlich von der Moral zur Religion vollsieht sich bei Hermann genau in derselben Weise als bei Litschl. Das Gute kann nicht ohne Glauben an Gott realisiert werden. Es ist das Seligkeitsinteresse, was den Menschen um Glauben an Gott bringt (89). Es hieße an sich selbst erzweiseln, die Religion aufzugeben, denn sie beruht auf der Selbstgewißheit der ihres höchsten Zieles bewußten Person (84). Ein Zweck, der sich als unerreichbar herausstellt, und doch urch das unbedingt sittliche Gesetz uns notwendig aufgegeben

<sup>\*)</sup> Ritschl a. a. D. III. 213.

wird, bebeutet einen Widerspruch (249). Der Mensch benkt bas, was für ihn Wert hat, als seiend und wirklich (112).

Das ist die Art, das Religiöse auf das Sittliche zu basieren. Gehen wir jetzt etwas näher darauf ein. Zu diesem Behuf haben wir aber etwas weiter auszuholen und einen Blick zu werfen auf die Versuche, Gottes Dasein auf eine unmittelbare Art zu erfassen.

## Über die Motive des Glaubens.

In Zeiten raffinierter Genuffucht, überhaupt fünstlicher und unnatürlicher Zustände, pflegt in der Regel als Universalbeilmittel angegeben zu werden: Umkehr zur Natur. Rousseau und die Stoiker. Etwas Ahnliches geschieht auf bem Gebiete des Denkens. Haben sich große Massen verschiedener, einander widerstreitender Gebanken angehäuft, betreffen diese zumal das Höchste, das den Menschen Wertvollsk, bas Sittliche und die Religion, und haben in gar vielen biefe Berhandlungen nur das Gefühl des Unfertigen zurückgelassen, und daß man auf diesem Wege nicht werde zur Klarheit und Gewißheit gelangen, dann wird in der Regel die Barole aus gegeben: Unmittelbarkeit, Ursprünglichkeit, Anschauung, nicht diskursives Denken. So Samann gegen die sogenannte Aufflärung, so Jakobi gegen Kant. Nicht viel anders wußte fich Schleiermacher zu helfen, um die Religion wiffenschaft lich zu halten, als die alten, geläufigen Beweise für bas Da sein Gottes als überwundener Standpunkt galten. kenntnis führte nicht zu Gott, das Gebiet des Wollens war schon von der Moral besett, darum schien ihm nichts übrig zu bleiben, als im Gefühl Gottes unmittelbar gewiß zu werben und in dem sogenannten schlechthinnigen Abhängigkeitsgefühl bie sicherste Bürgschaft ber Religion zu erblicken. liche Stellung nehmen viele ber heutigen Theologen gegenüber bem allen Glauben zersetzenden Materialismus und Pantheise

mus ein. Ihr Streben geht dahin, die Religion in einer Weise zu begründen, die sich nicht auf wissenschaftliche Beweise stützt, welche nur für das Denken und also nur für wenige zu verstehen und auch da noch nicht stringent sind, sondern auf eine für jedermann zulängliche, unmittelbare Gewißheit oder Anschauung, welche zugleich neben der subjektiven Gewißheit auch eine vollkommen objektive Sicherheit der Sache selbst in sich schließt. Darum soll Gott oder doch der Gottesbegriff etwas Unmittelbares, ein integrierender Teil des menschlichen Geistes sein, daß wir uns nur auf uns selbst zu besinnen brauchen, um ohne weiteres auch Gottes inne zu werden. Dabei wird die Gottesidee bald als etwas der menschlichen Natur Konsormes, gewissermaßen als die Blüte unseres Geistes vorgestellt, bald wird darauf hingewiesen, sie sei als Idee des Unendlichen etwas für den endlichen Geist völlig "Unersindliches."

Wir haben oben gesehen, wie diese Unmittelbarkeit Gottes von Theologen der negativen wie der positiven Richtung be= hauptet wird und zwar in einem Sinne, daß Gott ebenfo gewiß und unmittelbar gegeben sei als die Sonne am Mittag (Lipfius), ja noch sicherer als die finnlich = wahrnehmbare, bem Experiment unterworfene Materie (Dorner). wird auch diese Art der unmittelbaren Erkenntnis Gottes geradezu eine Anschauung genannt. Zwar haben wir zugleich erfannt, daß diese sogenannte Anschauung im Grunde nichts weiter war, als ein Schluß und zwar ein sehr fehlerhafter Schluß von dem Gottesbegriff auf das Dasein Gottes felbst. Indessen stützt sich doch diese Meinung ohne Zweifel auf gewisse Erfahrungen des frommen Bewuftseins. Denn der Slaube muß, wenn er wirken, wenn er seine bessernde und tröstende Rraft bewähren soll, seiner Sache gewiß sein, darf nicht noch mit Zweifeln zu kämpfen haben, muß der unsicht= baren Objekte fo ficher sein "als fabe er fie." Hier benkt ber Gläubige nicht mehr an Gründe, auf die sich sein Glaube stütt; ware dies noch nötig, so wurde dies beweisen, daß der Glaube noch nicht fest genug gewurzelt sei. Aber läft sich baraus, daß der Gläubige in den Stunden der Andacht nicht an Gründe des Glaubens denkt, noch solcher bedarf, entnehmen, daß der Glaube auf keinen Gründen ruht, daß er etwas völlig unvermitteltes sei? Das wäre nicht anders, als wenn ein geübter Mathematiker, ber mit den ihm geläufigen mathematiichen Sätzen rechnet, ohne an die Beweise berfelben zu denken, glauben wollte, diese bedürften überhaupt keines Beweises. Er freilich denkt beim Rechnen nicht mehr an die Beweife, aber er wird sich leicht erinnern können, daß sie ber Beweise bebürfen und daß er sie einst nicht ohne Beweis angenommen bat. Nicht anders der Gläubige; wenn er sich seiner eigenen Geschichte erinnert, so wird er wissen, daß er den Glauben anfangs auf Autorität anderer angenommen hat, daß es vielfacher Belehrung und Ermahnung bedurfte, um benselben in ihm zu befestigen und bag er erst in späterer Reit zu einem selbständigen Glauben gelangte; ja er wird sich auch Zeiten bes Schwankens und Zweifelns erinnern und ber Gründe, subjektiver oder objektiver, darauf kommt hier nichts an durch welche er jene Zweifel überwand. Die Wahrheit seines Glaubens an Gott ift auch dem Frömmften nicht eine um mittelbare, sondern eine durch eine lange Reihe vermittelte.

Wäre es anders, wären uns die Objekte des Glaubens so unmittelbar gegeben, wie die Sonne um Mittag, wie wäre dann der Atheismus zu erklären? Die Atheisten sind dann entweder alle Wahnsinnige oder bewußte Lügner, und in der That lausen die Erklärungen des Atheismus bei Lipsius und Dorner etwa darauf hinaus. Wenn der Gottesbegriff eine solch unmittelbare psychologische Notwendigkeit wäre, die jedesmal mit unserm Selbstbewußtsein und Weltbewußtsein mit gesetzt wäre, dann hätte die Ermahnung zur Frömmigkeit etwa soviel Sinn als die Ermahnung, alles in Naum und

Zeit anzuschauen. Und woher sollte es kommen, daß selbst die, welche im Allgemeinen den Glauben an ein höchstes Wesen haben, dieses so sehr verschieden denken? Hält auch jemand die Sonne für schwarz oder für viereckig? Schon die Mögelichkeit des Streites über die Realität des Glaubensobjekts, welche auch der Frömmste nicht leugnen kann, zeigt hinlänglich, daß die Gewißheit dieser Realität keine unmittelbare ist; vor allem, daß uns Gott nicht gegeben ist wie die Objekte der empirischen Welt. Der Glande ist kein Schauen.

Man könnte die Frage aufwerfen, ob es gut, für unsern der= maligen irdischen Standpunkt aut wäre, wenn für uns Gott ein Gegenstand der Anschauung wäre. Kant meint, "wenn uns eine solche direkte Erleuchtung erteilt wäre, die wir gern besiten möchten oder in deren Besitz einige wohl gar wähnen sich wirklich zu befinden, wenn Gott und Ewigkeit mit ihrer furcht= boren Majestät uns unabläßlich vor Augen lägen, daß dann das sittliche Berhalten der Menschen, so lange ihre Natur, wie sie jett ist, bliebe, in einen bloßen Mechanismus ver= vandelt werden würde, wo, wie im Marionettenspiel, alles gut gestikulieren, aber in den Figuren doch kein Leben sein würde."\*) Eine noch etwas anders gefaßte Befürchtung nament= lich hinfichtlich der religiösen Demut spricht Herbart aus\*\*) und gewiß mit Recht, eine Anschauung Gottes wird uns sicherlich auf unserm irdischen Schauplat sehr weislich versagt sein. Allein, wenn auch vernünftiger Weise von einer so unmittel= baren Gewißheit der göttlichen Dinge, wie manche Systeme zu versprechen scheinen, nicht die Rede sein kann, so ist bennoch der Wunsch, die Religion auf unmittelbare Evidenzen zu basieren und dabei abzusehen von wissenschaftlichen Reflexionen, nicht ganz unberechtigt, zumal in einer Zeit, die wie die

<sup>\*)</sup> Berte von Rofentrang herausgegeben. VIII. 293.

<sup>\*\*)</sup> Berte II. 306.

unfrige in Betreff ber Religion zum Teil bas Zutrauen zu ber Wissenschaft verloren hat, weil in beren Namen soviel einander widerstreitende Gedanken, ja offenbar Unhaltbares vorgebracht ist und wird. Und selbst wenn der Glaube wissenschaftlich gerechtsertigt werden kann, wie viel sind denn im Stande, einen solchen Beweiß zu führen oder auch nur zu fassen? Soll sich der Gläubige erst durch die Wissenschaft hindurch arbeiten? Soll der Glaube warten, dis die Wissenschaft mit ihren Gedanken sertig ist? Läßt sich überhaupt der Glaube auf das Wissen basieren?

Diese Bebenken sind vollkommen richtig; aber wir stellen sogleich die Frage daneben: wenn nun wirklich wissenschaftliche Aweisel erwachen, lassen sich diese auf einem andern als auf wissenschaftlichem Wege heben? Wir wissen recht gut, daß vielfach Argumente im Namen ober in der Form der Wissenschaft gegen die Religion oft von solchen vorgetragen werden, welche, eine wahrhaft wissenschaftliche Erörterung anzustellen, kaum fähig sind, und häufig nur auf Autorität hin die geläufigen Einwendungen machen. Aber von solchen sehen wir ab und haben bloß folche Zweifel im Auge, welche fich in ber That auf wirklich unparteiisches, eingehendes Studium gründen. Hiergegen läßt sich gar kein anderes Berfahren als wirkam benken, als mit objektiv wissenschaftlichen Gründen die Gegenargumente zu widerlegen und somit die Wahrheit aufzuzeigen Selbst die auf vermeintliche Wiffenschaft gestützten Zweise lassen sich anders nicht gründlich beseitigen.

Hier muß also — abgesehen von den historischen Argumenten — ins Licht gesetzt werden, was sich auf spekulativem Wege für das Dasein einer selbständigen Seele und auf telev logischem Wege für das Vorhandensein Gottes sagen lätzt Das alles ist nun nicht eben schwer zu fassen; was aber die Sache verwickelt macht, namentlich hinsichtlich des zweiten Punktes, ist nicht das Wissenschaftliche, sondern eben das

Unwissenschaftliche, die künstlichen, falschen Theorien von einer mmanenten Teleologie, unbewußten Bernunft, vom Sineintragen der Zweckmäßigkeit in die Natur, von der Lebenskraft 1. f. w. Dergleichen unwissenschaftliche Gebanken, wenn sie vereits im Ropf sitzen, werfen ben einfachen teleologischen Folgerungen ohne Not viel Schwierigkeiten in den Weg. Nun glauben wir zwar nicht, daß durch streng theoretische Folge= rungen der Glaube häufig erzeugt werde, sicherlich aber bekommt derfelbe, wenn er schon vorhanden ist, auf diese Weise eine nicht zu unterschätzende objektive Bestätigung. aber giebt es noch eine sehr große Anzahl psychologisch meist viel wirksamere und jedermann zugängliche Motive des Glaubens. Sie sind rein subjektiver Art, und doch hat auch der, welcher sonft alle Wissenschaft durchgekostet haben mag. Stunden, wo er von allem Wissensqualm entladen, sich gern diesen argumentis ad hominem hingiebt, welche ja vielfach in praxi die Überzeugungen auch solcher stützen und festhalten, die sie in thesi verwerfen.

hier treten bann alle, obichon als objektive Beweise ganzlich abzulehnenden Gedanken, wieder als Motive des Claubens in ihre Rechte, 3. B. der consensus gentium. Der hinweis auf das, was natürlich in sehr beschränktem Sinne - semper et ubique et ab omnibus creditum est, ber Hinweis auf die vielen Millionen, die in diesem Glauben ge= lebt haben und darauf gestorben sind, versehlt auf die wenigsten Renschen seine Wirkung: zumal wenn man imponierende Autoritäten für einen Glauben anführen kann. Es ist gewiß iehr vielen aus der Seele gesprochen, wenn 3. B. M. Claudius 28. VII. 109) fagt: "Ich leugne dir nicht, daß ich an diesem Bople, an diesem Baco und Newton meine große Freude habe, nicht sowohl der Religion wegen, die kann, das versteht sich von felber, durch Gelehrte nicht verlieren, noch tewinnen, sie mogen groß oder klein sein. Aber es freut, wenn man 3. B. so einen der fleißigsten und unverdrossensten Naturforscher, der in ihrem Dienste grau geworden war und mehr von ihr wußte und erfahren hatte, als die meisten von ihr wissen und erfahren haben; wenn man so einen Bogel Jupiters mit dem hohen und scharfen Blick ...; es freut, wenn man solche Männer mit ihren Ginsichten sich nicht weise dunken und sie, nachdem sie in die Geheimnisse ber Natur tiefer als andere eingedrungen waren, lehrbegierig und mit dem hut in der Sand, wie es fich gebührt, neben bem Altar und ben großen Geheimnissen Gottes stehen sieht. Es freut und man faßt wieder Mut zu der Gelehrsamkeit, die ihre Freunde und Anhänger wirklich mehr wissen, und doch dabei vernünftige Leute bleiben läßt und sie nicht zu Narren und Spottem Und eben weil doch auch das wissenschaftlich völlig macht." Ausgemachte von den meisten immer nur auf Autorität him angenommen wird und auch nicht anders angenommen werden fann, barum ift es so überaus wichtig, die wissenschaftliche Autorität der Geiftlichen und Lehrer der Religion zu stüßen und zu erhalten, nämlich das Zutrauen, daß sie gründlich in biefen Stücken unterwiesen, nicht bloß auf die Resultate breffiert ober in falscher Wissenschaft großgezogen sind. Gar manchetlei hat diese Aurorität untergraben, sicherlich nicht am wenigsten der Mangel an besonnener Wissenschaft, von dem wir im Obigen einige Proben gegeben haben.

Ein anderes sehr wirksames Motiv des Glaubens ist das eudämonistische. Man glaubt, was beseligt, was Frieden giebt. Daß eine gütige Vorsehung die Welt regiert, daß es ein Wiedersehen nach dem Tode giebt u. s. w. Dies sind ohne Zweisel weit angenehmere, wohlthuendere Annahmen, als deren Gegenteil; darum erlangen sie auch gar leicht in den Gemütem der bekümmerten Menschen den Sieg über die gegenteiligen Meinungen; denn gerade auf dem eudämonistischen Zuge deruht vielsach die subjektive Stärke dieses Glaubens. Diese

Gedanken sind so wirksam, daß man oft gesagt hat, wenn es eine Täuschung ist, so ist sie doch wohlthuend, und schon darum foll man fie für sich und andre bewahren. Jean Baul sucht dies einmal in seiner Weise anschaulich zu machen. Er fingiert im Siebenkäs, daß Christus jenseits des Grabes die Entdeckung macht, es giebt keinen Gott, und fagt: ach auf ber Erbe war ich noch glücklich, da hatte ich noch meinen unendlichen Vater und brückte die durchstochene Bruft an sein linderndes Bild u. f. w., aber nun erkenne ich, es giebt keinen unendlichen Bater, wir sind alle Waisen. Ach ihr überglücklichen Erdenbewohner, ihr glaubt ihn noch! — Ganz gewiß würde einem großen Teile der Menschen ihr Friede und ihr Halt genommen, wenn ihnen ihr Glaube entrissen würde. Nur sollten die, welche der Mensch= heit das Wohlthuende dieses Glaubens erhalten wollen und meinen, bessen unbeschadet könnte doch der Glaube an einen perfönlichen Gott aufgegeben werden, bedenken, daß eine Musion sofort ihr Wohlthuendes verliert, so wie sie als solche, nämlich als Irrtum, erkannt wird.

Es giebt noch gar viel andere Wotive zum Glauben. Sie sind oft sehr sonderbarer Art, erregen bei vielen nur ein Lücheln, besitzen aber für gewisse Personen eine so überzeugende Kraft, daß sie sich durch nichts daran irre machen lassen, und ihnen die unsichtbare Welt dadurch so sicher wird, als sähen sie dieselbe. Ja man kann sagen, fast jeder Gläubige hat hierin seine besonderen Ersahrungen. Bei manchem reicht schon die starke Versicherung von Ersahrungen solcher hin, welche für ihn als Autoritäten gelten.\*) Das alles sind nun zwar subjektiv sehr wirksame Beweggründe zu glauben, aber durche aus noch keine obiektiven Gründe der Wahrheit. Wirksam und

<sup>\*)</sup> Wit bem Aberglauben verhält es sich vielfach nicht anders, er ift oft genug verträglich mit dem sonst erakten Wissen des aufgeklärtesten Forschers. Ein Beispiel von Lichtenberg in dieser Beziehung giebt Lazarus: Ibeale Fragen. 1878. S. 315 f.

zureichend sind sie nur für solche, welche schon glauben ober glauben möchten, g. B. für ein Bublitum, das nach apologetischen Vorträgen im gewöhnlichen Sinne verlangt und sich mit Begründungsbeweisen begnügt, welche als wissenschaftliche Rechtfertigung des Glaubens null und nichtig, ja sogar schäde lich find, wenn sie für objektive Argumente gegeben oder genommen werden, darum weil sie dann leicht den Verdacht erwecken, der Glaube beruhe überhaupt auf Musion, ganz ab gesehen davon, daß das wissenschaftliche Gewissen dadurch eingeschläfert wird. Für dergleichen Argumente braucht Fechner bas vollkommen zutreffende Wort, wenn er fie Motive bes Glaubens nennt, nur ift auch er in bem Frrtum befangen, fie zu wirklichen Beweisen erheben zu können.\*) Säbe es nicht so viele und so wirksame Motive zum Glauben, oder ware bas religiöse Bedürfnis nicht ein so allgemeines und so startes, bann würde man sich gewiß über bergleichen, scheinbar femliegende Dinge nicht den Kopf zerbrochen haben und immer von neuem versuchen, sich ihrer im Denken zu bemächtigen.

Zu diesen Wotiven des Glaubens gehören nun auch die moralischen, die edelsten von allen. Sie machen es uns zur Pflicht, an das endliche Gelingen des Guten oder an eine durch Gott gesetzte sittliche Weltordnung zu glauben.

Fassen wir nun das moralische Argument zunächst als Beweis ins Auge, und zwar nicht als solchen, wie ihn Kant zu führen unternahm,\*\*) sondern so, wie er heutzutage von einem Teile der spekulativen Theologen versucht wird.

Allen diesen Betrachtungen ist es gemeinsam, aus dem Sollen ein Sein und zwar in letzter Linie das Dasein Gottes abzuleiten.

<sup>\*)</sup> T. Fechner: Die brei Motive und Gründe des Glaubens. 1863. Bgl. dazu die Recension in Zeitschrift für exakte Philosophie. 1866. VII. 90.

<sup>\*\*)</sup> Darüber f. Thilo: Über Kants Religionsphilosophie. In Beitschrift für exakte Philosophie. 1865. V. 370 ff.

Buvörderst ist versucht worden, durch moralische Betrachtungen ben theoretischen Ibealismus zu überwinden, oder eine objektive Realität der Außenwelt darzuthun. In gewisser Beise versuchte das schon Fichte. Um sich selbst zu finden, um etwas zu haben, auf was es handelt, woran es sich als moralisches Wesen darthut, dazu bedarf das Ich gewisser Objekte. Dieselben findet es jedoch nicht als äußerlich existierend, son= dern das reine Ich sett sich diese Objekte scheinbar als äußere selbst, nicht allein Dinge, sondern auch Personen. Namentlich ernst nahm es Fichte mit der Existenz der andern Personen. "Die Stimme bes Gewiffens ruft mir zu: was biefe Wesen, die mir als Erscheinungen im Raume, wie meines Gleichen, vorschweben. auch an und für sich sein mögen, du sollst sie behandeln als für sich bestehende, freie, selbständige, von dir ganz und gar unabhängige Wefen; setze als bekannt voraus, daß sie ganz unabhängig von bir, und lediglich burch sich selbst sich Zwecke setzen können; störe die Ausführung dieser Zwecke nie, sondern befördere fie vielmehr nach allem beinem Bermögen."\*) Bang ähnlich auch Berkelen. Das macht nun gewiß dem moraliichen Sinne dieser Philosophen alle Ehre, daß sie ihrem theoretischen Idealismus insofern untreu werden, und wenigstens die Personen als wirklich existierende Wesen und nicht bloß als Setzungen des Ich ansehen; aber dies folgt in keiner Weise weder aus ihren theoretischen, noch aus ihren praktischen Betrachtungen. Freilich macht es schon für die Behandlung der Tiere moralisch einen großen Unterschied, ob ich sie nur für meine Setzungen ober für selbständige Wesen, ob ich sie für seelenlose Automaten oder für empfindsame Geschöpfe halte. Noch viel mehr wird es von Bedeutung sein, ob ich die andern Personen als mir gleiche, selbständige Wesen ansehe oder nicht. Aber daß es so ift, wird man aus dem Sittengeset nicht beweisen können.

<sup>\*)</sup> Wiffenschaftslehre. 206.

Eine besondere Wendung giebt Röftlin diefer Argumentation. "Als das, was wirklich uns gerade als vernünftige Wesen innerlich zwingt, aus unserem Denken und aus einer uns hierbei etwa vorschwebenden Ideenwelt heraus in jem finnliche Welt als eine wirkliche hineinzutreten, vermögen wir in der That nur eine sittliche Aufforderung anzuerkennen, eine Aufforderung, welche ein Handeln in dieser Welt uns gebietet, eine Bestimmung in dieser Welt uns zuweift und eben hiermit das objektive Bestehen und ein wenigstens relatives Erkanntwerden derfelben vorauszuseten uns nötigt.\*) Der Schluf ist also ber: das Sittengesetz forbert zum Handeln in ber Außenwelt auf, nun ist dasselbe absolut giltig, folglich muß es eine Außenwelt geben. Aber daß die pflichtmäßige Birtsamfeit gerade eine Wirksamkeit in der Augenwelt sein nuß, bas sagt bas Sittengesetz nicht. Am meisten Schein hat es noch, wenn die Eriftenz der andern Personen auf diese Beife bewiesen wird; das Sittengesetz befiehlt, du sollst andern wohl thun, folglich muß es folche geben, benen ich wohlthun fam. Allein auch dies würde nicht zutreffen. Denn erstens hat das Moralische nicht ursprünglich die Form des Befehls, wovon später zu reden sein wird; zum andern sind die moralischen Urteile und Befehle trot beren Absolutheit doch immer nut von hypothetischem Charafter, wie die logischen Urteile. Wem es heißt: der Zirkel ift rund, so liegt darin nicht, daß es wirklich einen Zirkel giebt, sondern es bedeutet nur soviel: wenn es einen Birkel giebt, oder ein folcher vorgestellt wird, bann muß er als rund gebacht werden. Gbenfo hier. Aus ber Forderung: du sollst wohlthun, folgt nicht: also giebt es Urme, sonbern: es wird nur bies bamit gemeint: wenn es hilfsbedürftige giebt, dann sollst du wohlthun. Ober allgemein:

<sup>\*)</sup> Köftlin: ber Glaube, fein Wefen, Grund und Gegenstand. 1859. 164.

wenn es Personen giebt, dann sollst du sie behandeln, wie das Sittengesetz vorschreibt. Wollte man jenen Schluß auf das Vorhandensein der betreffenden Objekte gelten lassen, so käme streng genommen heraus, daß alle die besondern Notstände, denen abgeholsen werden soll, auch immer bestehen müßten, daß also das Sittengesetz sich selbst aufhöbe.

Außerdem ist es ja bekannt, daß die sittlichen Urteile ihren Wert und ihre Wahrheit behalten, mögen sie nun auf wirkliche Willensverhältnisse ober nur gedachte etwa in einer Märchenwelt bezogen werden.

Enger an Rant ichließen fich Ritichl und Bermann in biefer Beziehung an, indem fie aus dem moralischen Sollen eine sittliche Weltordnung und damit das Dasein Gottes erschließen wollen. Es ist Pflicht bas Gute anzuerkennen, barin foll liegen: es ist zugleich Pflicht, anzuerkennen, daß das Sute ausführbar und alles auf bessen Realisierung angelegt ift, und dieser Gedanke involviert wiederum die Anerkennung "Ein Zweck, der sich als unrealisierbar herausstellt Gottes. und doch durch das unbedingte sittliche Gesetz uns notwendig aufgegeben wird, bedeutet einen Widerspruch, der unser persönliches Selbstgefühl, das auf der Bestimmung durch das sittliche Gesetz ruht, aus bem Gleichgewicht bringt, es kann dies nicht geschehen ohne einen der moralischen Gesinnung widerfahrenden Abbruch." So formuliert Gottschick diesen Schluß.\*) Alle diese Argumente laufen darauf hinaus, es sei überaus förderlich für den moralischen Willen und erhebend für das Gemüt, zu glauben, daß Gott die Welt nach Maß= gabe bes Guten geschaffen habe, aber überaus entnervend für ben sittlichen Charafter und deprimierend für das Gemüt sei es, die sittliche Weltordnung zu leugnen oder zu bezweifeln. Doch läßt sich wirklich aus diesem Interesse bes Selbstgefühls

<sup>\*)</sup> Gottschid: Kants Beweis für das Dasein Gottes. 3m Programm des Gymnafiums zu Torgau. 1878. S. 25.

vber bem Seligfeitsinteresse sicher ichließen, daß es fo fei, wie wir zu wünschen nicht umbin können? "Gesetzt, jemand wäre überzeugt, daß ein streng logisches Denken ihn mit Notwendigkeit zu ber Erkenntnis geführt hatte, daß die Welt nur ein absichtsloses Werben sei, und daß die Annahme eines perfönlichen Welturhebers und Lenkers unmöglich fei, tomte, ja dürfte er bennoch jenes Resultat seines redlichen und gewissenhaften Forschens verwerfen, wenn keine noch so oft erneute Untersuchung ihn eines Bessern belehren könnte? Möcht er noch so tiefen Schmerz darüber fühlen, daß ihm die Möglichkeit der Realisierung seiner sittlichen Ibeale geschwunden wäre, wider die erkannte Wahrheit dürfte er doch nicht wollen, möchte er sich auch noch so unselig in ihr fühlen."\*) Aber, fagt man, jene theoretische Überzeugung fallen zu lassen und an die Realisierbarkeit des Guten zu glauben, ist eben Pflicht In der Idee des Guten liegt es auch, daß es realisierbar ift. Allein sollte dem so sein? Hört das Sittliche nicht auf, absolut zu sein, wenn es nur gilt unter ber Boraussetzung, bag es ausführbar ist? Soll es nicht mehr gelten, wenn es sich als unausführbar herausstellt? Läßt sich wirklich mit Kant schließen: ich foll, also kann ich?\*\*) Schleiermacher wenigstens meint in diesem Buntte: feiner, er bejahe den Begriff bes Rönnens ober verneine ihn, wird behaupten, daß wenn seine Überzeugung hiervon sich ändere, er dann anderes für gut und anderes für bose halten würde, als zuvor.\*\*\*) Und die Erfahrung giebt

<sup>\*)</sup> Thilo: in Zeitschrift für erakte Philosophie. VII. 119.

<sup>\*\*)</sup> Kaftan (Sollen und Sein in ihrem Verhältnis zu einander. 1872. S. 77.) hält es freilich "für einen Widerspruch, wie er nicht schäfte gedacht werden könne, wenn das Sollen nicht unmittelbar auch ein Können involvierte: jeder Mensch, der sich für sein Thun und Lassen sittlich verantwortlich fühlt, setzt auch das im Sollen und mit demselben geborne Können unbedingt voraus, und hält sich für schuldlos, sobald das Können verschwindet." Bgl. dazu die Recension in der Zeitschrift für exakte Philosophie. XI. 169.

<sup>\*\*\*)</sup> Schleiermacher: Grundlinien zur Kritit u. f. w. S. 10.

ihm Recht. "Rein Wort Kants scheint mehr ein selbstveritänbliches und ein Ausbruck bes allgemeinen Gewissens zu iein, als das Wort du follst, also kannst du; und keins wird. Doch mehr als dies durch eine anhaltende gewissenhafte Besbachtung des eigenen Innern Lügen gestraft. Auch wenn vir nur erst ben allgemeinsten Aussagen des sittlich-religiösen Bewuftseins von der Beziehung eines göttlichen Willens zu unserem uns hingeben, so führen sie uns schon auf die Anerkenntnis, daß ich, was ich soll, nicht kann."\*) Desgleichen faat Martenfen: "Merkwürdig ift es, daß während Kant in der theoretischen Sphäre soviele Antinomien nachgewiesen hat, in welche die menschliche Vernunft sich notwendig verwickelt findet, er sich nicht auch in jene praktische Antinomie, in welcher wir alle gefangen sind, wenigstens nicht bis zu ihren letten Konsequenzen hat vertiefen wollen: du sollst zu= folge einer unbedingten Notwendigkeit, aber du kannst nicht, was du sollst. " \*\*) Bang besonders aber läft es sich Herbart angelegen sein, auch in dieser Beziehung die Ethik von der Theorie, nämlich der Bejahung oder Verneinung bes Freiheitsbegriffs unabhängig zu machen und zu zeigen, daß die sittliche Verpflichtung ihren Grund in sich selbst habe und ihn nicht erft durch Rücksicht auf die Leistungsfähigkeit bekomme, wie ja auch selbst nach den Begriffen des gemeinen Lebens die Verschuldung nicht aufhört, wenn sich auch thatfächlich am Schuldner die Unmöglichkeit, das Geforberte zu leisten, herausstellt. Ift dies nicht auch Grundsatz des Chriftentums?

Betont es nicht die Untüchtigkeit des Menschen, hier auf Erden alles zu thun, was er soll, und hält es dabei nicht an der Berbindlichkeit, das Gute vollkommen zu thun, uns

<sup>\*)</sup> Röftlin a. a. D. 52.

<sup>\*\*)</sup> Martensen: Die chriftliche Ethit. 1878. I. 30. Ebenso Beip: Religionsphilosophie, herausgegeben von Hoppe. 1879. S. 217.

erschütterlich fest? Es betrachtet aber auch nicht das Geses als die einzig mögliche, sondern vielmehr als eine nur vorübergehende, erzieherische, nicht wesentliche Form des Guten.

Dagegen faßte Kant das Gute ausschließlich in der Form des Gesetzes oder der Pflicht und fügte deshalb zu dem Sollen sosort das Können. Wäre freilich das Gute ursprünglich eine Forderung, ein Befehl, dann würde es von wenig Weisheit zeugen, wenn das Unmögliche gefordert würde. Aber so ist es nicht. Das sittlich Gute gründet sich ursprünglich auf unmittelbare, willenlose Urteile über den Willen. Wird dies erkannt und festgehalten, dann fallen die beiden gewöhnlichen theologischen Folgerungen mit einemmal als gegenstandslos weg. Erstens, daß das sittliche Gesetz einen Gesetzeber voraussetz, wie die gesammte heutige spekulative Theologis wohl ohne Ausnahme schließt.\*) Und zweitens, daß das Söllen das Können involviere.

Hierauf gründet sich aber eben das kantische Postulat einer moralischen Weltordnung und damit eines Gottes. Ohne diese Voraussetzung, daß die absolute Giltigkeit der Woral zugleich die Möglichkeit der Realisierung in sich schließt, sällt auch das Postulat hinweg. "Denn es ruhet auf den beiden Sätzen: wenn es unmöglich ist, die ethischen Ideen zu realisieren, so gelten sie nicht. Nun aber gelten sie absolut, also müssen sie realisiert werden können. Diese Möglichkeit aber läßt sich nicht anders denken, als wenn die Welt absüchtlich mit Rücksicht auf die Realisierung derselben eingerichtet ist, also einen heiligen und allmächtigen Urheber hat. In diese Argumentation widersprechen sich aber die beiden obersten Sätz. Denn in dem ersten Satze wird die Ungiltigkeit der ethischen Ideen, oder wenn man will, des Sittengesetzs, als nur relativ

<sup>\*)</sup> f. darüber D. Flügel: Das Bunder und die Erkennbarkeit Gottes. 1869. S. 150 f.

nmöglich gedacht, also ihre Giltigkeit auch nur relativ not= endig angenommen, unter ber Bedingung nämlich, daß sie alisierbar sind. Im zweiten Sate aber wird ihre Ungiltigit als absolut unmöglich gebacht, und ihnen boch eine Folge igeschrieben, die sich nur aus ihrer relativen Giltigkeit ergeben Denn gelten fie wirklich absolut, so gelten sie auch, enn sie nicht realisiert werden können, und es folgt also jenes oftulat gar nicht. Gelten fie aber andererseits nur unter x Bedingung ihrer Ausführbarkeit, und wird das ernstlich nommen; nun dann folgt jenes Postulat auch nicht. Waım beruhigt man sich dann nicht bei ihrer Ungiltigkeit, wenn wa die Erfahrung ihre Unausführbarkeit ergiebt? Die Erihrung beweift es dann ja, daß sie nicht gelten! nes Postulat auf keine Beise, wenn man einen von beiben jätzen konsequent festhält. Nur wenn man zwischen der relaven und der absoluten Giltigkeit der ethischen Ideen hin und r schwankt, scheint es sich zu ergeben."\*)

Nun bleibt es ja immer ein Wunsch, ein sehr berechtigter, ttlich notwendiger Wunsch, daß die Welt nach Maßgabe der ttlichen Ideen möchte geordnet sein. Soll dies mehr als ein oßer Wunsch sein, soll es sich zu einem zuversichtlichen Glauben heben, dann muß die Zuversicht sonst schon vorhanden sein, der muß anderswoher kommen. Will man sie gleichwohl aus m Sittlichen ableiten, dann ist dazu dessen absolute Giltigsit, wie wir sahen, nicht hinreichend, sondern es muß dann rsucht werden, das Gute so zu fassen, daß dessen Begriff igleich das Sein oder Wirklichwerden in sich schließt. Nicht Lein die Wöglichseit, sondern die Notwendigkeit der Realisseng muß in den Ideen liegen. Diese Notwendigkeit könnte an nun auf doppelte Art denken, entweder mehr mittelbar irkend, so daß das Gute sosort als ein unsehlbares, den

<sup>\*)</sup> Thilo: in Beitschrift für exakte Philosophie. V. 375.

Willen zur That treibendes Motiv gefaßt wird, oder so, daß es mehr unmittelbar in sich die Kraft habe, wirklich zu werden, die Welt dem Ideale gemäß zu gestalten.

Das ist ja freilich ein Gebanke, welcher sich bei jedem, namentlich jedem moralisch strebsamen Geiste sehr leicht einschmeichelt, daß das Gute nicht etwa blokes Ideal ist, sonbern daß es schon in seinem Begriff liegt, wirklich zu werben. Darum bringen so viele Definitionen bes Guten und Schönen bieses in unmittelbare Beziehung zu dem Seienden. eine unmittelbare Bewißheit, daß bas Brogte, das Schönfte, das Wertvollste nicht bloger Gedanke, sondern Wirklichkeit sein muß, weil es unerträglich an sich sein würde, von dem Sbeal zu glauben, daß es eine Vorstellung sei, die das Denken wohl in seiner Arbeit erzeugt, die aber in der Welt kein Dasein, feine Macht und keine Giltigkeit habe. Wäre das Größte nicht, so wäre das Größte nicht, und es ist ja unmöglich, daß das Größte von allen Denkbaren nicht wäre. dem Vollkommensten und Größten gebührt es, vollkommen und allumfassend zu sein."\*) Dasselbe liegt in den Worten Uls ricis: "Jede ber brei Ideen, bes Guten, Wahren und Schönen, ist nicht blok menschlicher Gedanke, sondern ihr Inhalt hat Realität an und in sich felbst. "\*\*)

Was hier ausgesprochen wird, ist streng genommen nicht mehr als ein Wunsch. Freilich energisch sittliche Naturen nehmen einen so berechtigten Wunsch gern für eine gegründete Hoffnung. Schon Sokrates kann es sich nicht denken, daß jemand das Gute kennt ohne es zu wollen und zu thun. Was Sokrates in sich wahrnahm, daß die Erkenntnis des Guten

<sup>\*)</sup> Lope: Mitrotosmos III. 557. Hier ist außer ber Bermengung bes Theoretischen und Praktischen noch ein Zurucksalten in den vorkantischen Gebanken zu bemerken, daß das Sein eine Eigenschaft, eine Bollfommenheit sei.

<sup>\*\*)</sup> Ulrici: Prattische Philosophie. I. 163.

jofort zu einer Kraft ober Triebfeber warb, daß also bas Gute jelbst in sich ein Streben zu haben schien, verwirklicht zu werben, bas glaubte er gern von allen Menschen. Dasselbe ist auch bei Fichte zu bemerken. Ihm steht es fest, daß die physische Welt der moralischen Welt unterworfen sei, daß das Sittliche nicht nur Kraft sei, sondern zugleich die stärkste Kraft, die wenigstens alle ihr gegenüberstehenden Mächte bergestalt überwindet, daß die volle Sittlichkeit und Seligkeit der Erfolg fein wird. Allein was giebt ihm diese Bürgschaft? Er findet bieselbe lediglich in seiner eignen sittlichen Energie, er ist sich bewufit, durch stetes Fortschreiten auf der eingeschlagenen Bahn ber Tugend sich dem Ziel der absoluten Freiheit und Selbst= hätigkeit zu nähern. Der Mutige zweifelt nicht an bem Siege; aber der bloge Mut ist doch nicht die Bürgschaft des Sieges. Boher hat denn der sittliche Wille die Sicherheit, daß er unter allen Umftänden auf diesem Wege sich halten und fortichreiten werde, da er sich doch nüchterner Weise nicht für all= nächtig halten kann? Woher hat er ferner die Gewischeit. daß auch die andern Intelligenzen diesem Riele mit bewuftem Billen zustreben? Ohne die Sittlichkeit der andern wurde ja eine sittliche Welt entstehen! Es fehlt also ber objektive Brund zu dem festen Glauben, daß die postulierte Welterdnung vorhanden sei. Denn die moralische Weltordnung ist richt etwas außer den sittlichen Intelligenzen und unabhängig won ihnen Vorhandenes, sie ist nur da, insofern und insoweit viele sittlich handeln. Ist also keine Bürgschaft für die Notvendigkeit da, daß diese aus ihrer angeborenen Trägheit sich burch einen wunderbaren Aft der Freiheit (nach Fichtes Sittenlehre) zum Handeln um der Pflicht willen erheben, io fehlt auch jede Bürgschaft für die moralische Weltordnung. Sie ist also nicht mehr als das praktische Postulat: wenn ich mich zum freudigen Rechtthun erheben foll, so muß ich glauben. daß mein moralisches Streben gelingen werbe. Nun kann man

aber nicht schließen: weil es meine Pflicht ift, freudig recht zu thun, so muß dieses auch wirklich werden und folglich muß eine moralische Weltordnung sein (und darum ein Gott sein, ber fie gesett bat, wie die Rantianer hinzufügen). Das hatte ebensowenig Sinn als zu sagen: weil die Sixtinische Madonna ein ibealisch schönes Gemälbe ist, so mußte sie gemalt werben, also mußte ein Raphael geboren werben, der sie malen konnte.\*) Ja dieser Schluk, wie er wirklich baufig vorgetragen wir. würde noch zu ganz andern Konsequenzen führen. Man muß bann bas Gute benten als realen Trieb zur Wirklichfeit, ber eben in sich die Kraft hat, alle Widerstände zu überwinden, fo wie Schopenhauer annahm, ber Trieb, zu feben und ge hören, schafft sich Augen und Ohren. Zähne, Schlund, Magen find ber objektivierte Hunger. Go giebt fich bie 3bee bes Guten Wirklichkeit in den sittlichen Personen. Das Sein ober zum Seinstreben gehört zum Begriff bes Sittlichen. 29as also nicht ift ober nicht geschieht, ift nicht sittlich. Bogu bam noch einen Gott annehmen, welcher die moralische Ordnum fett, wenn solche schon im Begriff bes Guten felbft liegt? Ja man kommt auf diesem Wege vollkommen in den Spinozismus hinein, daß nur dasjenige das Gute ist, welches and Macht hat, sich durch zu setzen, sich zu verwirklichen und zu Das ist ein Manchestertum im bochsten Rafe: laissez faire, laissez aller, benn es geht immer gut. 3beales und Reales sind identisch.

Hiermit wird nicht nur die Moral völlig aufgehoben, weil gleich Wacht gesetzt, es wird auch der sittliche Wille gelähmt, weil ein solcher, da das Gute sich von selbst durchsetzt, ohn mächtig und überflüssig zugleich ist, und endlich wird der Glaube an Gott eliminiert. Also alle die Punkte, um deren willen man jenen Weg betrat, kommen in Wegsall. Das ist die Folge,

<sup>\*)</sup> Thilo in Beitschrift für egatte Philosophie VII. 327 f.

nn man sich überbietet, wenn aus dem Sollen ein Können daus diesem ein Müssen gemacht wird. Ritschl sagt ganz htig: wenn man zu viel beweisen will, so rächt sich jedesmal ses Unternehmen durch den Verlust auch derzenigen Wahrsit, die man nach Lage der Sache beweisen könnte.\*)

Mit bem Gebanken, daß bas Gute zwar auf willenlosen b darum machtlosen Urteilen beruht, ist es aber keineswegs vereinbar, daß es durch sich selbst eine gewisse Macht er-Denn eben, weil das sittliche Urteil nicht vom Willen bangt, muß es sich bei jeder unbefangenen Gemütslage erigen, muß sich also immer von neuem und immer in der richen Weise geltend machen. Was Recht ist, wird auch im ufe der Zeiten, wenn allmählich die Begierden verstummen. 3 Recht erkannt werden, ihm werden aller Herzen zufallen. e Einsicht in das, was gut und bose ist, wird klarer und ter werben, wie es ja auch bie Geschichte bezeugt. Gestütt f diese Einsicht tann man weiter hoffen, daß "des Gewiffens mer gleicher Bendelschlag" nicht ohne Ginfluß auf das Wol= 1 bleibt, daß, wenn auch im Anfang immer die Intereffen, weitern Verlauf der Zeit immer mehr die Ibeen den Auslag geben. Und wenn nun auch die Gegenwart noch sehr. r weit von einem solchen Zustande entfernt ist, so sagt man . die Weltgeschichte hat Zeit, und in der That läßt es j aus rein psychologischen Gründen annehmen, daß das abut Bute, beffen Wohlgefälliges von jedem bei unbefangener mütslage immer von neuem gefühlt wird, allmählich wie in r Einsicht, so im Wollen und Handeln sich Geltung verafft.

Allein wer sieht nicht, von wie außerordentlich vielen Besigungen das Eintreten eines solchen Zustandes abhängig ist, **b** das vollkommen Gute nicht allein in einzelnen, nicht allein

<sup>\*)</sup> Ritschl a. a. D. I. 409.

in der Mehrzahl, sondern in allen auf vollkommene Beise ge-Man kann nicht sagen, daß ein solches Zusammentreffen so überaus vieler günstiger Umstände schlechthin unmöglich sei, — benn bann wurde es auch die Allmacht und Allweisheit nicht ins Wert seten können, - aber es ist im höchsten Grade unwahrscheinlich, daß es sich von selbst machen sollte Jedenfalls läßt sich auf die ganz abstrakte Möglichkeit bin am allerwenigsten ein zuversichtlicher Glaube baran gründen. würde auch bei alledem diese Ansicht nicht von ferne dem religiösen und sittlichen Bedürfnis genügen, wenn erft für bie im letten Uon Lebenden das Reich Gottes anbräche. benn der Einzelne, sollen die unzähligen Generationen vorher verkommen, sollte ihr Streben umsonst gewesen sein? in dieser Rücksicht unser Bedürfnis fordert, ist der Glaube an besonders getroffene Beranstaltungen bafür, daß der einzelnen Seele Zeit und Gelegenheit gegeben wird, und daß ihr bie Wege geebnet werden, jenes Ziel zu erreichen. Aber dieser Glaube läßt fich auf keine Weise aus der absoluten Giltigkit bes Sittlichen herleiten. Diese Gewißheit muß anders woher fommen.

Freilich wo diese Gewißheit vorhanden ist, daß auch die unzulänglichsten, sittlichen Versuche nicht vergeblich sind, kein Schritt auf der Bahn der Tugend umsonst ist, auch nicht sür das Individuum, die Überzeugung, daß das Ideale endlich Wirklichkeit wird, da wirkt sie sehr nachhaltig auf den sittlichen Willen. Ohne die Aussicht auf das Gelingen kein sester und ausdauernder Entschluß! Te stärker jene Zuversicht ist, und je sester das Ziel im Auge behalten wird, um so stärker der Wille. Und umgekehrt, wo diese Hoffnung nicht oder nur schwach vorhanden ist, da kann auch das sittliche Wollen nur schwach sein, wenn vielleicht auch der Wunsch sehr lebhaft ist.

Aber man sagt zu viel, wenn man meint: ohne jenen festen Glauben an eine moralische Weltordnung sei überhaupt

gar kein Wollen bes Guten möglich, vielmehr sei biefelbe eine notwendige Voraussetzung jedes moralischen Willens. Denn, um in einzelnen Fällen das Gute zu wollen und zu thun, brauche ich aar nicht an den endlichen Sieg des Guten überhaupt zu denken, so wenig als ich, wenn ich das Böse will, an eine siegreiche Macht des Bösen zu glauben brauche. Daß bem Menschen, ganz abgesehen von einem berartigen Glauben, viel Boses und viel Gutes gelingt, daß er also dazu die Kraft in sich hat, dies lehrt die tägliche Erfahrung. Wohl aber ist es richtig; wenn es barauf ankommt, das ganze Leben in den Dienst der sittlichen Ideen zu stellen, wenn ein ethischer Gejammtwille alle einzelnen Willensregungen beherrschen soll, wenn die größten Opfer dafür gebracht werden sollen, turz, wenn das Gute so gewollt werden soll, als es gewollt zu werden verdient, dazu ist der feste Glaube an eine sittliche Weltordnung im obigen Sinne unumgänglich nötig.\*) Nur aus großen Erwartungen erfolgen große Anstrengungen, sagt Ber= bart.

<sup>\*) &</sup>quot;Benn es auch wahr ift, daß bie Bestimmung bessen, was recht und gut ift, an und für sich burchaus nicht abhängt von unsern religiösen Sbeen, fo ift es boch auf ber andern Seite ebenfo mahr, bag bie Berwirflichung ber fittlichen Ibeen in ben Gemutern ber Menichen burchschnittlich im hoben Grade abhängig ift von ben fie beherrschenden religiofen Unfichten. Rur fehr wenigen, wenn überhaupt irgend jemanbem, ift es gegeben, auch bann noch bas Sohere mit Rraft und Ausbauer zu verfolgen, wenn jebe Ausficht auf gludlichen Erfolg ihrer Bemuhungen verschwunden ift: für jeden ift es ein fraftiger Antrieb gur Ausbauer in feinem Streben, wenn er ber überzeugung fich hingeben tann, bag eine höhere Macht ihn babei unterftupe, daß er nur ein einzelnes Glieb fei eines großen, von fittlichen Ibeen belebten Bangen, daß er mit jedem guten Bollen, wenn auch die Umftande ben gunftigen Erfolg vereiteln, etwas bazu beitrage, bas Bange seinem Riele naber zu bringen, baß er icon burch bas Bollen bes Guten allein einen Beitrag liefere jum Aufbau einer höhern, moralifchen Belt, jum Aufbau bes Reiches Gottes." Ballauf im Sahrbuch bes Bereins für wissenschaftliche Babagogit IX. 1877. S. 54.

Gleichwohl darf nicht geschlossen werden: weil diese Gesinnung für die Realisierung des Guten so heilsam, ja notwendig ist, darum muß sie auch wahr sein. Leider ist nicht alles, was jedenfalls eine sehr starke Beförderung des Guten sein würde, wirklich. Es ist kein richtiger Schluß, wenn Baumann sagt: "Wenn wir unter der Boraussetzung der Existenz Gottes die Kräftigung des sittlichen Lebens gewinnen, die Umwandlung unseres ganzen Daseins, welche infolge dieser Krästigung der sittlichen Ideen eintritt, so sind wir von Gottes Dasein überzeugt, weil wir seine Wirksamkeit in uns erfahren haben. Die Realität Gottes wird bloß erwiesen durch die moralische Kräftigung, welche uns unter dieser Annahme erwächst."\*)

Als Beweis ist baber jeder Versuch, auf die absolute Giltigkeit des Guten den Glauben an die moralische Wellordnung und damit an Gott zu begründen, hinfällig, hingegen als Motiv überaus wirkfam. Und daß es sich hier allein um ein Motiv handelt, zeigt sich auch in den theologischen Darftellungen besselben. hier ift immer von der sittlichen Förderung, der Beseligung dieses Glaubens, sowie von der Beraweiflung die Rede, wo berfelbe aufgegeben werden mußte. Von allen Motiven aber zum Glauben ist das sittliche ohne Zweifel das edelfte und zugleich bleibendste. Denn felbst wenn man sich einen Zustand benkt, in welchem sonst alle Bedürfnisse, wodurch die Menschen zur Religion getrieben werden, befriedigt mären, murbe das sittliche Bedurfnis bleiben; und je reiner unser Streben ift, um so bringender forbert es Befriedigung. Diese aber kann nicht die Moral felbst geben, wie sie auch sonst unser Wollen reinigen und leiten mag. Hier bedarf die Moral der Ergänzung durch die Religion. Das ist auch die Lehre des Christentums, denn im andern Falle

<sup>\*)</sup> Baumann: Philosophie als Orientierung über bie Belt 1872 G. 455.

würde die Religion überflüssig: εἰ ἐδόθη νόμος ὁ δυνάμενος ζωοποιήσαι, όντως αν έκ νόμου ην ή δικαιοσύνη. (Galater 3. 21.) Darin liegt doch wohl, wenn die Moral selbst die Hilfe und Kraft geben könnte, welche ber Glaube zu geben verspricht, bann wäre letzterer nicht nötig, weil die Moral genügte. Aber so ist es nicht. Die Religion und die Hilfe, die fie gewährt, tann nicht durch das Sittliche ersett, noch aus ihm abgeleitet werden. Diese muß als objektive Wahrheit anderswoher kommen; und hier sind es die teleologischen Gedanken, ift es die historische Glaubwürdigkeit der Offenbarungsurkunden, welche das als objektive Wahrheit bestätigen, wozu es so viele subjektive Motive giebt. Aber nimmermehr wird es möglich sein, folgerecht aus bem Sollen ein Sein abzuleiten, ober einen theoretischen Sat auf rein praktische Motive zu stüten. Frage nach der Existenz Gottes ist eine Frage nach dem Sein und gehört insofern in das theoretische Gebiet. Aber frei= lich wird der theoretischen Philosophie die Frage nach der Existenz Gottes vorzugsweise von dem ethischen Bedürfnisse aufgegeben. "Rennt ber Mensch bas Gute und Schöne nicht, bann ist er mit oder ohne Metaphysik verloren."\*)

<sup>\*)</sup> Berbart. III. 155.

## Die realifische Metaphysik und die Theologie.

Bereits im Eingang wurde hervorgehoben, daß die Metaphysik, streng genommen, nur in einem doppelten Sime bearbeitet werden kann und thatsächlich auch bearbeitet worden ist, entweder im monistischen oder im pluralistischen Sime. Als ein Versuch, beides zu vermeiden, könnte allenfalls noch eine dritte Richtung in Betracht genommen werden, welche bestrebt ist, von aller Metaphysik abzusehn und sich rein empirisch und kritisch zu verhalten sucht. Auch ist davon die Rede gewesen, daß sonderbarer Weise in theologischen Kreisen, wem man daselbst von Philosophie, namentlich von Metaphysik spricht, gewöhnlich nur an die monistische Art zu philosophiren gedacht wird. Verstehen doch selbst die Reukantianer unter Metaphysik, welche sie überhaupt verwersen, immer nur die monistische.

Das Verhältnis der bisher besprochenen Theologen zum Monismus läßt sich in der Kürze etwa so angeben. Bolkfommen ergeben haben sich demselben: Biedermann und Pfleiderer, letzterer mit einigem Widerstreben; Lipsius ringt noch mit ihm; die Apologeten liebäugeln mit ihm; Ritschl vermeibet ihn; und Hermann flieht vor ihm. Nir-

sends auch nur ein Bersuch, ihn rechtmäßig zu überwinden. Das zu leisten ist freilich nicht Sache eines bloß historischen Philosophierens, sondern die ernste Angelegenheit derzenigen ealistischen Metaphysik, deren Grundzüge im Folgenden in nöglichster Kürze dargelegt werden sollen.

## Grundzüge der realistischen Metaphysit.

Jeder Versuch des Monismus, die gegebene Natur mit hrer Vielheit, Mannigfaltigkeit und Beränderung aus Einem walen Prinzip abzuleiten, sieht sich genötigt, auf irgend eine Beise das absolute Werden zu Hilfe zu nehmen, vermöge dessen ven das Eine nicht Eines bleibt, sondern sich entsaltet und das darstellt, was uns erfahrungsmäßig gegeben ist. Daß viese Entwickelung vor sich geht, gehört nach diesem System zur Natur des Einen, welchem es eigen ist, sich ohne Ursachen aus sich selbst heraus zu einer Mannigfaltigkeit zu bestimmen.

Dem gegenüber hält ber Realismus mit der gesammten Ratursorschung das Prinzip der Kausalität sest; nämlich daß nichts ohne Ursache geschehen könne, noch jemals geschehen sei, daß also Sines, streng als Sins gedacht, nicht lediglich aus sich selbst heraus etwas werden könne, was es vorher nicht war, daß demnach die Vielheit und Mannigsaltigkeit des in der Natur gegebenen Geschehens auch nur in einer Mannigssaltigkeit der letzten Ursachen begründet sein kann.

Die beiben Grundanschauungen vom absoluten Werden und von der durchgängigen Kausalität stehen einander, jede die andre ausschließend, in allen Punkten gegenüber. Zur vollen Ausbildung sind dieselben in neuer Zeit auf der einen Seite durch Hegel gelangt (dessen unmittelbare Vorgänger in diesem Punkte Fichte und Schelling waren), auf der andern Seite von Herbart. Ersterer sest das Werden absolut, erkennt darum den Widerspruch als konstitutives Merkmal der Wahrheit an, kehrt deshalb die sonst überall giltige Logik um und sieht insbesondere von dem Gesetz der Kausalität im Sinne der Natursorschung gänzlich ab. Herbart hingegen weist den Begriff vom absoluten Werden in allen Gestalten, als einen in sich widersprechenden, darum auf die Natur nicht anwendbaren, unmöglichen zurück.

Ein konsequentes Denken kann bei Erforschung der Bahrheit nur der einen oder der andern Maxime folgen: entweder es verzichtet gänzlich auf das Auffinden der Urfachen zu den zu erklärenden Naturerscheinungen, oder es spürt benselben überall nach. Wer bem einen biefer beiben Grundfate folgt, kann unmöglich den andern, auch nur in einem Bunkte, in sein Denken aufnehmen; ja noch mehr, wer den einen verwirft, muß konsequenter Weise dem andern huldigen. Wit noch viel mehr Recht, als Leibniz sagte: "find die Monaden nicht; fo hat Spinoza recht," läßt sich hier sagen: wer nicht die Forschungsmaxime Herbarts annimmt und befolgt, folgt ber Segelschen. Von dieser Alternative: entweder absolutes Bers ben ober durchgängige Rausalität, ist auch der Rriticismus nicht ausgenommen, auch er muß hier eine bestimmte Stellung einnehmen. Freilich meint er oft, dem überhoben zu sein, indem er eben jede Entscheidung in dieser Beziehung dabingestellt sein läßt, namentlich, ob der Rausalbegriff objektive oder subjektive Bedeutung habe. Allein indem eine Entscheidung hierüber hinausgeschoben wird, wird sie schon gegeben. Dem fagen: die Raufalität ift möglicher Beise nur subjektiv, heißt sagen: es ist möglich, daß sie in der objektiven Welt nicht besteht oder mit andern Worten: es ist möglich, daß hier ein Geschehen ohne Ursache stattfindet. Also schon der bloße Aweifel an der Objektivität des Kaufalgesetes schließt die Möglichkeit des absoluten Werdens in sich. Wird aber dieses auch nur als etwas Mögliches zugestanden, so tritt man damit

jofort auf die Seite derer, welche das In-sich-widersprechende oder das Unmögliche für möglich halten, also konsequenter Weise auf die Seite Begelicher Philosophie, und steht bemnach mit den Grundsätzen exakter Forschung im direkten Widerspruch. Diejenigen, welche biese über die ganze Weltanschauung sofort entscheidende Frage in suspenso lassen möchten, berufen sich mit einigem Scheine auf Rant. Burudgeben tann man freilich in dieser Beziehung auf ihn, aber verbleiben bei ihm kann man konsequenter Weise nicht. Denn gerade bei ihm finden sich die Ansätze, welche zu zwei ganz entgegengesetzen Richtungen forttreiben. Zum absoluten Werden treibt seine Behauptung, Rausalität beziehe sich nur auf die Erscheinungen. benn barin liegt implicite, unter ben Dingen-an-sich sei ein Geschehen ohne Ursache möglich. Ferner ist ber Begriff ber sogenannten transcendentalen Freiheit, als eines Vermögens. eine Reihe von Ereignissen ganz von vorn, also ohne Ursache anzufangen, genau ber Begriff bes absoluten Werbens. Während diese Gedanken entschieden zur Metaphysik und zwar zu ber des absoluten Idealismus hinführen, treiben andere zur entgegengesetten Richtung, zur Anerkennung der Allgemein= giltigleit der Raufalität und damit zum Realismus. Sierher gehören Rants Expositionen über bas absolute Sein,\*) ferner die dritte Antithese, daß keine Freiheit sei, sondern alles in der Welt lediglich nach Gesetzen geschehe, ja daß jede spontane Veränderung unmöglich sei; hauptsächlich aber, wo er allerdings in seiner vorkritischen Periode auseinandersett, daß eine einfache Substanz ohne allen Nexus mit andern und sich felbst überlassen, völlig unveränderlich sei.\*\*) Damit, bemerkt Thilo, wird aller Idealismus, der ja auch das Ich, oder

<sup>\*)</sup> In der Kritik des ontologischen Beweises für das Dasein Gottes, aber besonders in seinem einzig möglichen Beweis für das Dasein Gottes. Berke v. Rosenkranz. I. 171.

<sup>\*\*)</sup> Berte. I. 36 ff.

was er sonst als sein absolutes Prinzip sett, als ein Thun benten nuß, aus welchem ein kontinuierlicher Wechsel (absolutes Werben) feiner Buftande folgt, abgewiesen. Sätte Kant biesen Sat festgehalten und mit seinem Scharffinn bessen Folgen fämmtlich entwickelt, so würden diejenigen seiner Nachfolger, welche den Ibealismus ausbildeten, sich nicht einbilden können, daß fie in seinem Geiste dächten.\*) Aber auch diejenigen benten nicht im Geiste dieser Erkenntnis, welche absolutes Werben als möglich setzen, indem sie an der Notwendigkeit seines Gegenteils, nämlich ber Allgemeingiltigkeit ber Raufalität, zweifeln Man wird demnach immer wieder zu der Alternative gedrängt: entweder nirgends ober überall Kausalität, wenn nicht eben überhaupt auf konsequentes Denken verzichtet werben soll, und man bei dem Empirismus im strengsten Sinne, also lediglich bei der Beobachtung, Beschreibung und Sammlung der Erscheinungen stehen bleiben will. Daß die Forschung aber sich hierbei nicht beruhigen kann, wenn sie überhaupt den Namen Forschung verdienen will, das fühlt die heutige Naturwissenschaft wieder mehr denn je. Mit mehr Lebhaftigkeit als vor einigen Jahrzehnten, wo die empirischen Data der Naturwissenschaften sich häuften und die Aufmerksamkeit der Forscher fast ausschließlich beschäftigten, werden wieder die alten Streitfragen der Metaphysik, wenn auch mit Bermeidung dieses Namens, erörtert. Hierbei aber gilt es der Naturforschung für völlig ausgemacht, daß vom absoluten Werden ganzlich abzusehen sei, und vielmehr das Gesetz der Kausalität allgemein gelte. Ja den lettern Punkt betrachtet die heutige Natur forschung so sehr als den Kardinalpunkt ihrer ganzen Arbeiten, daß sie sich häufig Monismus nennt lediglich darum, weil sie überall ohne Ausnahme nach dem Gefet der Raufalität berfährt und jedes Geschehen diesem Gesetz unterworfen weiß.

<sup>\*)</sup> Rurze pragm. Gefch. ber Philof. II. 189.

Nun freilich begegnet es auch wohl jetzt noch manchem Forscher, daß seine allgemeinen Betrachtungen, wenn sie konsequent durchgeführt werden, gegen jenes Gesetz verstoßen und vielmehr auf ein Geschehen ohne Ursache hinauslaufen. Allein in solchen Fällen ist sich der betreffende Forscher entweder der Konfequenzen nicht bewußt, oder er erkennt nicht, daß diese sich in ben Begriff bes absoluten Werbens verwickeln, wie 3. B. bei der Voraussetzung, die Kaufalität habe nur subjektive Bebeutung im Sinne Kants; in thesi jedoch als Forschungsmaxime wird heutzutage im Bereich der Naturwissenschaft wohl fast allgemein zugegeben: keine Wirkung ohne Ursache, ungleiche Wirkung ungleiche Ursache und umgekehrt; gleiche Wirkung gleiche Ursache und umgekehrt. Hinsichtlich der Antithese: ent= weder unveränderliches Sein, ober absolutes Werden, mit andern Worten: Allgemeingiltigkeit ftrenger Rausalität, ober Zulaffung eines Geschehens ohne Ursache, ist gegenwärtig das zweite Blied, die Boraussetzung ber Begelichen Philosophie, aus bem Bereich der theoretischen Forschung fast völlig verschwun= den. Insofern hat sich die streng forschende Betrachtung vereinfacht. Soll daher überhaupt noch von Forschung auf dem theoretischen Gebiete der Natur, also von Erklärung ober Rurückführung von Erscheinungen auf ihre letten Ursachen. d. h. von Metaphyfik die Rede sein, so kann dabei nur noch bie Philosophie Herbarts in Erwägung kommen. Sein und absolutes Werden sind kontradiftorische Gegensätze, jedes Dritte ift hier ausgeschlossen.

Aus dieser Erkenntnis ergiebt sich nun für die ganze realistische Metaphysik im Sinne Herbarts Folgendes. Zunächst ist damit der substantielle Monismus in allen Gestalten ohne weiteres abgewiesen. Die Anerkennung des Kausalgesetzes schließt aus: jede substantielle Umwandlung, jede spontane Entwickelung eines Einen im Großen wie im Kleinen; jede ursachlos nach Belieben waltende Lebenskraft; jedes die Erscheinungen producierende Ich im Sinne des Idealismus; alle angeborenen, d. h. selbstgesetzten Ideen; jede Kraft ohne Ursache oder in letzter Linie ohne seiende Träger; jede absolute Freiheit; jeden schroffen Dualismus zwischen materiellen und geistigen Erscheinungen, als sei auf letztere das Kausalzgesetz nicht anwendbar.

Das alles, also ber Monismus in allen wesentlichen Punkten, ist sofort als unwissenschaftlich abgewiesen, sowie die Kausalität im Sinne der exakten Forschung sestgehalten wird.

Seben wir nun weiter, mas positiv aus dieser Marime folgt. Zuvörberft ergiebt sich baraus der Pluralismus ober Realismus, nämlich die Anerkennung einer von uns unabhängigen realen Außenwelt. Diefen Gebanken gewinnt man auf regressivem Wege. Was uns gegeben ist, ist zunächst nur Die Erscheinung im subjektivsten Sinne, nämlich die geistigen Bustande, beren wir uns bewußt sind, 3. B. die Sinnesempsindungen. Da nun ein absolutes Werden nicht möglich ist, so kann die Ursache zu benselben nicht das Ich allein sein, dem die Annahme eines svontan wirkenden Ich ober rein innerer Ursachen birgt in sich den Begriff eines absoluten oder ursachlosen Geschehens. Wenn aber das Ich nicht für sich allein Die Urfache der gegebenen geistigen Borgange sein kann, so mussen noch andere Ursachen vorhanden sein, welche in Wechselwirkung mit bem Ich jene Erscheinungen bedingen, und welche also ein von dem Ich unabhängiges Dasein haben. So ist es der Sat von der Kausalität, welcher zum Realismus ober zur Anerkennung gewiffer vom Subjekt unabhängigen Urfachen ber Empfindungen führt.

Vielleicht möchte es manchem so vorkommen, als ob diese Begründung des Realismus ganz die nämliche sei, als die oben so vielsach bemängelte, welche ja doch auch von den geistigen Erscheinungen auf deren äußere Ursachen schloß. Der Unterschied davon liegt jedoch darin, daß jene Begründung nicht

den Gedanken des absoluten Werdens und — was darauf hinausläuft — der rein innern Ursachen als in sich widersprechende Begriffe, also als Unmöglichkeiten, erkannt hatte, ja sogar meist einen sehr ausgedehnten Gebrauch von dem Begriff des absoluten Werdens machte. Es liegt aber auf der Hand, daß, wo dies noch in irgend einem Punkte als möglich gedacht wird, da der Schluß von den innern Erscheinungen auf äußere, also auf mehrere Ursachen seine Strinsgenz verliert.

Derfelbe Gedankengang, der zur Annahme äußerer Ursachen nötigt, führt noch etwas weiter, nämlich zur Voraussetzung von realen Wesen. Denn Ursache ist doch nur ein anderer Ausdruck für Kraft. Was ist aber eine Kraft ohne Stoff, d. h. ohne realen Träger, dem sie inhäriert, in welchem sie wieder ihre Ursache hat? So wenig man eine Bewegung benken kann ohne etwas, bas sich bewegt, ebensowenig eine Kraft ohne realen Träger. Der Gedanke einer im Leeren schwebenden Kraft birgt abermals den Begriff eines Geschehens ohne Ursache in sich, und dieser in sich widersprechende Begriff barf felbstverständlich hier sowenig als anderwärts geduldet werden. Ein folgerechtes und den Widerspruch vermeidendes Denken kann nicht eher stille stehen, als bis es zu dem unmittelbar Gegebenen, nämlich zu unsern Empfindungen äußere Kräfte als deren Urfachen und zu diesen Kräften reale Wesen als beren Träger angenommen hat, so daß alles Gegebene, also alle Erscheinung, nur relative Existenz besitzt, welche eben in den sie verursachenden, letzten realen Wesen ihren Grund und Halt oder ihr absolutes Sein hat.

Daß also zu den gegebenen Erscheinungen letzte reale Elemente als deren Bedingungen anzunehmen sind, fordert die Erkenntnis der Widersprüche im Begriffe des absoluten Werdens unabweislich. Darin liegt zugleich ein Fingerzeig, wie nun diese letzten Ursachen zu denken sind. Es ist Herbart oft

vorgeworfen, es sei von ihm nicht bewiesen, sondern es sei ganz willfürlich angenommen, daß jene Urfachen als absolute. an sich unveränderliche Wesen zu benten seien. Der einsache Beweis dafür liegt aber darin, daß die Wesen so und nicht anders gedacht werden mussen, wenn man sie widersprucksfrei benken will, also ein Geschehen ohne Ursache von ihnen semhalten: und gerade dies muk ferngehalten werden, wenn überhaupt der Satz von der Kaufalität hier gelten foll. Dürfen bemnach die letten Ursachen der Erscheinungen nicht abermals als ein bloßes Geschehen gebacht werden, weil dies wiederum die Frage nach weitern Ursachen rege machen müßte, so ist es nötig, sie nicht als bloge Kräfte, sondern als reale, für sich bestehende Wesen anzusehen. Lette ober absolute Wesen heifen fie, einmal, weil wir hier als an einem Grenzbunkte unferes Dentens stehen bleiben können und muffen; zum andern, weil die Annahme solcher Wesen vollkommen geeignet ist, um das Gewebe der erfahrungsmäkig gegebenen Relationen, als welches sich uns die Erscheinungswelt darstellt, in einer dem Raufalgesetz entsprechenden Beise zu erklären.

Darin, daß diese Elemente als letzte Ursachen aufzufassens sind in dem Sinne, daß ein Geschehen ohne Ursache in jeder Gestalt von ihnen ferne zu halten ist, liegt zugleich, daß sie nicht diskret zusammengesett, sondern einfach und an sich selbst unveränderlich sein müssen. Würden sie gedacht als etwas ursprünglich, spontan Thätiges, als ursachlose Kräfte oder als Wesen, behaftet mit ursprünglich wirkenden Kräften, oder sonst auf irgend eine Weise das Prinzip einer ursachlosen Beränderung in sich tragend, so hätte man eben die Allgemeingiltigkeit der Kausalität aufgegeben und das Werden ohne Ursache zugelassen. So wenig aber als ein Ding sich selbst aus sich heraus aus der Ruhe zu einer Bewegung bestimmen kann, ebensowenig kann ein reales Wesen sich selbst, d. h. ohne Ursache zu irgend einer Thätigkeit bestimmen.

Hiermit ist zugleich die weitere Frage entschieden, ob nur in Seiendes als Grund der uns gegebenen Erscheinungen rauszusehen ist, oder deren mehrere. Ein Wesen, das in h selbst unveränderlich ist und keinerlei Prinzipien ursacher Wirksamkeit in sich trägt, bleibt, sich selbst überlassen, stets r das, was es ist, kann also selbst unmöglich die thatsächlich gebene Vielheit, Mannigsaltigkeit und Veränderlichkeit der tur bewirken. Folglich ist eine Mehrheit realer Wesen zu tuieren. Und da jedes für sich, isoliert gedacht, sich nicht e Thätigkeit bestimmen kann, so wird eine Gemeinschaft er Wechselwirkung der letzten Realen ein notwendiger Gedanke.

Seset nun ferner, die letzten Elemente seien alle einander alitativ gleich, so ist nicht abzusehen, wie eins das andre bst im Falle einer unmittelbaren Berührung zur Thätigkeit timmen sollte. Denn es kann ihm nichts bieten, was nicht es bereits in sich selbst, in seiner eigenen Qualität hat? est kein Grund der Thätigkeit in der Qualität Eines Wesens : sich, so auch nicht darin, wenn zwei oder mehrere Wesen ganz der nämlichen Qualität einander begegnen. Also ht durchweg Gleichheit, sondern auch Ungleichheit, beziehungszise Gegensatz ist unter den realen Wesen vorauszusehen. 18 dem qualitativen Gegensahe mehrerer Wesen, die in unstelbarer Berührung sich diesen Gegensatz darbieten, muß resultieren, was wir Kraft nennen.

Diese Gedanken, welche bereits anderwärts aussührlicher rgelegt sind, bilden eine streng in sich geschlossene Kette, darin n Glied fehlen kann. Was hier über das Seiende bestimmt, betrifft keineswegs die uns unerkennbare Qualität der Wesen bst, sondern nur formale Beziehungen, wie Wehrheit und igleichheit. Diese Bestimmungen sind aber in einem streng sisch zusammenhängenden Gedankengange gewonnen, dem erall die Maxime zu Grunde liegt: kein Geschehen ohne sache. Sedes Abweichen von dem angegebenen Ideengange

ober jedes Aufgeben einer ber gewonnenen Bestimmungen über bas Seiende, ware ein willfürliches Abspringen von der Untersuchung, es hieße, die Widersprüche im Begriffe des absoluten Werbens zulassen. Wird dies jedoch an irgend einem Bunkt im Bereich des Geschehens zugelassen, so ist nicht abzusehen, warum dies nicht überall gestattet sein soll. Warum bleibt man dann nicht sofort im Anfange der Untersuchung stehn, nämlich bei ben Empfindungen in uns, als einem Geschehen, welches keiner Ursache, also auch keiner Erklärung bedarf? Sobald aber hier nach Urfachen gefragt wird, fo kann bas Forschen nach Urjachen nicht eber stillstehen, bis es zu letzen Ursachen in dem bezeichneten Sinne gelangt ift. Entweder man erklärt jede Metaphysik und damit zugleich jede natur wissenschaftliche Theorie, wie namentlich die Atomistik für völlig überflüssig, oder man wird notwendiger Weise zur Metaphist Berbarts geführt. Zwischen biefer Alternative ift nur Ram für ein willfürliches Denken, das hier einmal streng logisch verfährt, dann aber wieder abspringt und sich bei widersprechen den Gebanken beruhigt.

Bis zu der Annahme letzter, realer Wesen, die vermöge ihrer qualitativen Gegensäße mit einander in Bechselwirkung stehen und so die Erscheinungen bewirken, welche Objekt der naturwissenschaftlichen Forschung sind, dietet der Gedankengang keine besonderen Schwierigkeiten, ist sogar insolge der chemischen Thatsachen vielsach geläusig und annehmbar gemacht. Verwickelter wird die Vertrachtung, wenn auf Grund der gewonnenen Erkenntnisse versucht wird, die Erscheinungen aus den realen Wesen gewissernaßen zu rekonstruieren. Hier fragt es sich zuvörderst, wie hat man es sich zu denken, das qualitativ verschiedene Wesen einander zur Wirksamkeit bestimmen können? Daß hierzu qualitative Ungleichheit ersorderlichsei, ist leicht zu begreisen, jede andere Vorausssetung verwickelt in Widersprüche, wie denn auch die chemischen Thatsachen un

läugbar barauf hindeuten. Daß qualitativ einander entgegengefette Wesen in der unmittelbaren Berührung sich nicht gleich= giltig verhalten, sondern in irgend einer Weise sich gegenseitig afficieren werben, ist mindestens höchst wahrscheinlich. bies aber geschieht, wie ein Wesen auf Grund des Gegensates ein anderes zur Aktion und Reaktion bestimmt, das kann unmöglich Gegenstand einer anschaulichen Erkenntnis sein noch werben. Da wir die Qualität der Wefen an sich nie zu durchschauen vermögen, so ist es natürlich, daß auch das Verhalten ber Wesen, welches sich ganz und gar auf die Qualitäten arundet, unerkennbar ist und bleibt. Die Unzulänglichkeit unferer Erkenntnis geht hier auf das Wie, nicht auf das Dak. Letteres ist gewiß, das Wie ist uns unzugänglich. Wohl zu beachten: nicht unbegreiflich in dem Sinne, als wäre es unmöglich ober in sich widersprechend. Ein Widerspruch liegt hier durchaus nicht vor, vielmehr ist diese Annahme die ein= zige, wobei der Widerspruch eines Geschehens ohne Urfache vermieden wird.

Man kann indes versuchen, ob es möglich ist, jenen für uns nicht zu durchschauenden Akt der Wesen unserer Erkenntnis einigermaßen näher zu bringen, wäre es auch nur gleichnisweise. Doch gehören derartige Versuche, streng genommen, nicht zu den Grundzügen der realistischen Metaphysik, um welche allein es sich hier handelt.

Abrigens sei noch einmal baran erinnert, daß bereits Kant im Allgemeinen das Wesentlichste dieser Art von Metasphysik angedeutet hat. Er stellt erstens sest, daß kein Wesen für sich allein Prinzip einer Veränderung oder eines Geschehens sein könne und also zweitens, daß ein Geschehen nur aus einem Rexus mehrerer Wesen solge. Hier sehlt noch der eine allerdings ebenso wesentliche Punkt, nämlich der qualitative Gegensatz der mit einander in Gemeinschaft stehenden Wesen. Gerade dieser letzte Umstand eröffnet erst eine Einsicht, warum

bie Gemeinschaft der (qualitativ=verschiedenen) Wesen zur realen Folge das Geschehen habe, wie er denn auch ein besonderes Licht über die geistigen Zustände verbreitet. Heben wir demnach noch die hier wesentlichsten Folgen, welche sich aus den bisder notwendig gewordenen Voraussetzungen ergeben, hervor.

Hat man einmal erkannt, daß bas, was wir Kraft neunen, begründet ift in ber Gemeinschaft qualitatip einander entgegengesetter Befen, so liegt barin schon, bag bie Kraft oder die Thätigkeit qualitativ und quantitativ von der Beschaffenheit und Stärke des Gegensates abhängen muß. Gesett nun A, B, C seien brei reale Wesen, von benen jebes ben beiben andern ber Qualität nach entgegengesett ift. bier hat also jedes Wesen seine besondere Qualität, die eben sein Wesen ausmacht und es von andern Wesen unterscheibet; bieje Qualität ist aber nicht an und für sich schon Kraft, sie wirt nicht für sich allein, sie tann sich auch nicht felbst zur Birl samteit bestimmen ober spontan aus dem Bustand der Anhe in den der Thätiakeit übergehn. Als Kraft macht sich die Qualität erst geltend, wenn ein anderes Wesen und zwar von entgegengesetzter Qualität bas erftere zur Reaktion nötigt, wo bei durchaus nichts Fremdes von außen her von dem einen auf das andere übertragen wird. Eben daraus folgt nun, daß A sich gegen B anders als gegen C verhalten muß, so gewiß B und C untereinander qualitativ verschieden sind. Mit andern Worten: der Thätigkeitszustand, der in A entsteht, ift ein anderer, wenn er durch B, als wenn er durch C veranlast Diese innern Zustände sind bedingt einmal durch bie Qualität des A, welches reagiert, und sodann durch die Qualität der andern Wesen, gegen welche die Reaktion gerichtet ift Also muß sich A, wenn es gleichzeitig gegen B und C thatig ift, auch zugleich in zwei inneren, verschiedenen Zuständen be finben.

Sier glauben nun die Gegner der Berbartischen Metaohnsik einen Widerspruch zu sehen.\*) Derselbe soll darin beitehen, daß ein qualitativ streng einfaches Wesen sich zu gleicher Reit in verschiedenen innern Zuständen befindet; ein qualitativ einfaches Wesen könne sich überhaupt nur in Ginem Auftande befinden, der sich zu jeder Zeit gleich bleiben muffe. Letteres vurde zutreffend sein, wenn Zustand ober Kraft ohne weiteres bentisch wäre mit Qualität, ober wenn der betreffende Zustand ober die Kraft etwas ware, was zum Wefen als folchem gehörte, was demselben ursprünglich, ohne einer Ursache zu bebürfen, als ein integrierender Bestandteil inhärierte. Unter biesen Boraussetzungen könnte man benken, daß A biese ihm ursprünglich innewohnende Kraft in gleicher Weise geltend machte gegen alle Wesen, welche in seine Kraftsphäre gelangten. B und C wären bann nicht Ursachen ber Kraft, sonbern nur äußere Beranlassungen, daß die schon in A vorhandene Kraft sich nach außen hin geltend machte ober einen gewissen Effekt hatte. A felbst als solches ware jeder innern Bilbung und Entwidelung unzugänglich. Allein mit der Annahme von ursprünglichen, spontanen ober ursachlosen Kräften, die ben realen Wesen von Saus aus innewohnen, ist man ganzlich von der Allgemeingiltigfeit des Raufalgesetzes und insofern von der Metaphysik Herbarts abgewichen. Die Kraft, auch die einfachste und primitivste, ist ein Geschehen und bedarf als solches der Ur= fache. Die Ursachen zum Geschehen liegen aber nicht in einem an sich unveränderlichen Wesen, sofern es isoliert gedacht wird, fondern die Kraft wurzelt eben in einer Wechselwirkung quali-

<sup>\*)</sup> Auch H. Jacoby macht geltend, daß "einfache, an sich aller Kraft bare, absolut seiende Wesen auch einer Entwidelung unfähig seien, benn es lasse sich nicht begreifen, wie an sich einfache Wesen in ihrer Berührung mit einander eine Mannigsaltigkeit von Kräften zu entwideln, ja überhaupt, wie sie auf einander zu wirken vermögen." Die Grenzboten. 1879. Nr. 35. S. 357: Die Seelenfrage.

tativ verschiedener Wesen. Hält man bies fest, so wird man notwendig zu der Annahme geführt, daß A anders gegen B und anders gegen C reagieren, sich also, wenn es mit beiben in Wechselwirfung begriffen ift, ju gleicher Zeit in zwei berschiedenen inneren Thätigkeitszuständen befinden muß.\*) Umgekehrt würde ein Widerspruch vorhanden sein, wenn nämlich angenommen würde, A verhielte sich gang gleich gegen B und gegen C, denn hier follte bei ungleicher Urfache eine gleiche Wirtung erfolgen; ober, wie gesagt, man leugnet, daß B und C bie Ursachen ber Thätigkeit in A sind, setzt also dieselbe absolut, und dann kommt man zu dem Widerspruch eines Geschehens In jedem Falle verstößt hier eine Abweichung ohne Ursache. von der Metaphyfik herbarts gegen das Raufalgefet, man hat entweder den Widerspruch: ungleiche Ursache gleiche Bir fung, oder ein Geschehen ohne alle Ursache, worauf auch ber Sat: ungleiche Urfache gleiche Wirkung hinausläuft.

In Wahrheit ist indes in dem Gedanken, daß sich ein Wesen in verschiedenen Zuständen zugleich befinden könne, gar kein Widerspruch vorhanden. Die einander widersprechenden Glieder sollen hier sein: Einfachheit der Qualität und Vielheit und Verschiedenheit der Zustände eben dieser Qualität. Zum Widerspruche wäre jedoch hier noch erforderlich die Identität von Qualität und deren Zuständen. Diese Identität wird aber eben nicht behauptet. Die Zuständen sind nicht die Qualität selbst, sind vielmehr nur Äußerungen oder Thätigkeitsweisen derselben Qualität infolge verschiedener, äußerer Ursachen, welche hier in verschiedenen andern Wesen gegeben sind. Allenfallskann man sagen: die verschiedenen Zustände eines und desselben

<sup>\*)</sup> In diesem Sinne sagt auch Lope (Metaphysik. Leipzig 1879.
S. 369): "Mit der Einheit eines Wesens A kann ich das gleichzeitige Bestehen verschiedener Zustände α β, γ nicht unverträglich sinden, die dem A durch die Einwirkung verschiedener Bedingungen in demselben Augenblick aufgenötigt werden."

Wesens sind verschiedene Ausbrücke seiner Qualität bezüglich ihres Berhaltens zu ben verschiedenen Qualitäten anderer Befen. — Das Berhältnis von der Qualität eines Befens und deffen Auftänden anschaulich oder vorstellbar zu machen. ift natürlich, wie bereits hervorgehoben, völlig unthunlich. Weil uns die Qualität an sich unerkennbar ist, darum auch beren Berhalten, nämlich die Art und Weise, wie sie sich als Kraft innerlich geltend macht. Aber es ist hier gleichfalls das Daß von dem Bie zu unterscheiben. Daß ein reales Wesen sich unter verschiedenen Bedingungen in verschiedenen Thätigkeitsauftanden befinden muß, barauf führt der Gang der Untersuchung mit aller Strenge, und darauf leitet auch mit Beftimmtheit eine forgfältige Analyse bes geiftigen That= beftandes. hier ift uns eine Bielheit von geiftigen Zuständen zu einer strengen Einheit im Ich verknüpft unmittelbar gegeben. Diese innern Zustände: Borftellungen, Gefühle, Begehrungen sind, wie oft bemerkt ift, das eigentliche Gegebene. Als Zustände bedürfen sie eines oder mehrerer realer Träger, beren Zustände sie sind. Setzt man mehrere Wesen als Träger ber geistigen Zustände voraus, so kann die Einheit des Bewußtseins nur in einer formalen Berbindung dieser Träger bestehen. Da dieser Gedanke jedoch mit dem Thatsächlichen im birekten Widerspruche steht,\*) so bleibt nur die Annahme übrig, für alle geiftigen Zustände eines Individuums Gin Wefen als beren Träger, ein substantielles Seelenwesen anzunehmen. Diefer Annahme kann sich nur ein Denken entziehen, welches entweder den geistigen Thatbestand nicht streng auffaßt, oder willfürlich die Untersuchung abbricht.

So gelangt die realistische Metaphysik bei ihrem Denksversahren im Sinne und nach der Methode der exakten Wissens

<sup>\*)</sup> Bgl. bazu D. Flügel: Die Seelenfrage mit Rüdficht auf bie neuern Banblungen gewiffer naturwiffenschaftlicher Begriffe. Cothen 1878. S. 80 ff.

schaften zur Annahme einer selbständigen Seele. Diese gewinnt die Elemente des geistigen Lebens auf Grund ihrer Wechselwirkung mit andern Wesen, nämlich den Bestandteilen des Leibes, zunächst des Gehirns. Wie dies geschieht und wie dann aus dem einsachsten Vorstellungsmaterial das eigentliche geistige Leben mit seinen höhern und höchsten Gebilden auf streng kausalem Wege sich entwickelt, ist hier nicht der Ort auseinander zu sehen. Nur ein Punkt, welcher namentlich in den Kreisen der Theologen viele Wisverständnisse erregt hat, möge noch hervorgehoben werden, nämlich die Frage, inwiesern die angeborenen Ideen zu leugnen sind und inwieweit der sensualistische Ausdruck der tabula rasa auf die Seele anwendbar ist.

Da jedes spontane Geschehen als ein ursachloses Werden etwas unmögliches ist, so kann auch die Seele, wie sie sonst auch gedacht werden möge, nie aus sich selbst allein zu irgend einer Idee gelangen. Ein Zustand in der Seele kann immer nur in einer Wechselwirkung mit andern Wesen entstehen. Etwas anderes ist es, wenn das geistige Leben bereits in der Seele auf Grund ihrer Wechselwirkung mit den Elementen des Leides und der mannigfaltigen Verbindung und Hemmung der so entstandenen inneren Zustände sich gebildet hat. Hier kann dann dem Ich oder der Persönlichseit eine Selbstessimmung in dem Sinne zugeschrieben werden, daß sie weder gegen das Kausalgesetz, noch gegen die sittlich religiösen Postulate verstößt.\*) Aber eine ursprüngliche oder ursachlose Selbstedem wersten Wesen wesen ausgeschlossen Seelensubstanz ist hier wie bei jedem einfachen Wesen ausgeschlossen. Gleichwohl wäre es ein ganz

<sup>\*)</sup> Bgl. Drobisch: Die moralische Statistik und die menschliche Willensfreiheit. 1867. D. Flügel: Bon der Freiheit des Willens. Beitschrift für exakte Philosophie. X. 128. Anop: Die Paradogie des Willens u. s. w. 1863. Cornelius: Zur Theorie der Wechselwirkung zwischen Leib und Seele. 1880. S. 82.

falscher Ausdruck, die Seele eines neugeborenen Kindes eine tabula rasa zu nennen ober als ein Wesen anzusehen, mas sich noch in keinerlei innern Zuständen befände. Im Gegen= teil läßt sich sagen: absolut neue qualitative Zustände gewinnt die Seele überhaupt nach der Geburt nicht mehr. für auglitativ bestimmte Austände aus der Wechselwirkung mit bem Leibe gewinnen kann, bringt sie schon mit auf die Welt. Früher als man 3. B. in der theoretischen Optik der Emissions= theorie folgte, konnte man noch annehmen, die erste Entstehung der verschiedenen Farbenqualitäten rühre von der Einwirkung eines besondern, aus verschiedenen Elementen bestehenden Licht= fluidums auf die Seele vermittelst des Sehorgans her, es entstehe also etwas Neues in der Seele, weil sie mittelft des genannten Organs von neuen Elementen afficiert werde. Indes galt dies auch nur für die allererste Erzeugung der bestimmten Farbenqualitäten, jedes wiederholte Gegebensein eben dieser Farben konnte nicht ein eigentlich neues Geschehen in ber Seele sein, sondern nur eine Auslösung der ein für allemal gewonnenen Bustande. Gegenwärtig aber auf dem Standvunkte der Undulationstheorie hat man für die Gehörs = und Gesichtswahrnehmungen sicherlich und für die andern Empfinbungen höchst wahrscheinlich nur derartige Auslösungen von Buftanden anzunehmen, welche die Seele bereits vor der Beburt in Wechselwirkung mit dem Leibe gewonnen hat.\*) Da= her kann man fagen: nicht die Formen, sondern gerade die sinnlichen Qualitäten sind angeboren und zwar die letteren ohne Ausnahme, aber zunächst so, daß ein Zustand den andern infolge der Gegenfätze bindet, sie also alle latent in der Seele find; erst auf Grund äußerer Einwirkungen werden dann biefe Buftande in bestimmter Weise ausgelöst und zum Be-

<sup>\*)</sup> C. S. Cornelius: Über die Bechselmirfung zwischen Leib und Seele. 1871. S. 2 ff.

wußtsein gebracht. Etwas qualitativ Neues bringt also auch bas längste Leben nicht in die Seele. Scheibet die Seele eines neugeborenen Kindes aus dem Leben, so enthält diese bereits in sich das ganze einsachste Material, aus welchem sich auch das reichste geistige Leben bildet. Denn alle Ausbildung des Geistes deruht nur auf einer vermittelst besonderer Organe verursachten Auslösung dereits vorhandener. Zustände und deren Berbindung und Hemmung. Aber man beachte wohl, daß dabei nicht im Geringsten von dem Kausalgesetz abgewichen wird, denn die innern Zustände in der Seele sind nicht spontan oder aus ihr selbst allein, sondern immer in der Wechselwirtung mit andern Wesen erzeugt, desgleichen geschieht die Wechselwirtung der innern Zustände unter einander nach strengser Gesplichseit.

Es fann bem Rundigen nicht entgehn, daß die Metaphysik, beren Grundzüge eben entwickelt find, nur die Ronfequenzen ber in ben eraften Wissenschaften längst allgemein anerkannten und bewährten Maximen und Brinzipien zieht. Runächst ailt dies von der hier überall streng angewandten Methode bezüglich ber Kaufalität sowohl für die materiellen als auch für die geistigen Erscheinungen. Ferner gehört hierher das durch die erfahrungsmäßig gegebene Disfretion ber Materie aeftütte Erklärungsprinzip, nämlich die Annahme von letten Elementen, Atomen oder Monaden, und beren Ginfachheit und Unver-Da nun die Naturforschung, selbst die ganz änderlichteit. theoretische, zunächst nicht gerade das Bedürfnis hatte, bie gegebenen Erscheinungen auf die möglichst letten Bedingungen zurückzuführen, und, zuvörderst mit den materiellen Erscheinungen fast ausschließlich beschäftigt, noch von den geistigen Borgängen absah, so war es natürlich, daß die Lehre von ben Atomen selbst nicht sofort nach allen Seiten hin begrifflich verfolgt wurde, sondern man sich meist begnügte, lette Elemente anzunehmen, welche aufeinander nach Verhältnis bes Abstandes

wirfen und fo die vorzugsweise auf Bewegungsverhältniffen beruhenden Erscheinungen der Natur bedingen sollen. nun aber die Lehre von den letten Elementen und deren Berhältnis zu ben von ihnen ausgehenden Kräften weiter in Betracht gezogen und zwar im Hinblick auf eine Theorie, die zugleich, wie von einer einheitlichen Weltanschauung verlangt wird, auch den geistigen Zuständen Rechnung trägt, dann ergiebt sich unter beständiger Festhaltung der kausalen Methode. daß die letten Elemente nicht ursprünglich oder ursachlose Rraftwesen sein können, sondern daß sie dazu erst in einer bestimmten Gemeinschaft werden; daß ferner die Kraft nicht unvermittelt burch ben leeren Raum hin wirken könne, sondern baß biefelbe - was bavon nur die positive Seite ift, lediglich im Kontakt entstehen könne. Der Kontakt aber wird nur realen Erfolg haben können, wenn hierbei qualitative Gegenfate in einander greifen. Hieraus folgt das bisher in der Naturwissenschaft noch am meisten vernachlässigte Rapitel von den inneren Auftänden der einfachen Wesen. Dasselbe eröffnet eine nähere Ginsicht in die vitalen und geistigen Auftände. Wie weit die theoretische Naturwissenschaft gegenwärtig im Begriff steht, diese Konsequenzen teils anzuerkennen, teils noch zu ziehen, ist anderwärts gezeigt.\*)

Allein nicht nur durch ihre Widerspruchslosigkeit, strenge Durchführung der einmal angenommenen Prinzipien und durch ihre Übereinstimmung mit den Maximen der exakten Natursforschung empfiehlt sich die realistische Metaphysik, sondern auch durch ihre Fruchtbarkeit dei Anwendung auf die versschiedenen einzelnen Disziplinen.

Was hat denn der Monismus wissenschaftlich geleistet? Die Verdienste einzelner Forscher, deren Denken ganz im

<sup>\*) 3.</sup> B. D. Flügel: Seelenfrage mit Rüdficht auf die neuern Banbelungen gewisser naturwissenschaftlicher Begriffe. 1878.

Monismus wurzelte, sollen gewiß nicht geschmälert werben; allein es ist wohl zu beachten, was von diefer Seite geleistet ift, wurde geleistet trot bes Monismus, indem man in ber Detailforschung auf naturwissenschaftlichem wie historischem Gebiete ganz und gar von den sonst gehegten Prinzipien des Monismus absah, ober sich wohl auch geradezu mit benfelben in Widerspruch sette. Der Monismus als solcher, als philosophische Überzeugung ist thatsächlich wissenschaftlich völlig unfruchtbar gewesen; ja er hat entschieden gehemmt und die Forschung in falsche Bahnen geleitet, wo man ihm gefolgt ift. Man bente an die Geschichtsphilosophie Segels und die Naturphilosophie Schellings und Okens und vieles andre noch. Halten wir bagegen die Erfolge bes Realismus. Was bie Wissenschaft als solche überhaupt geleistet, hat sie in Folge ber kausalen Methode geleistet, indem sie Wege einschlug und Prinzipien (Atomistik) festhielt, welche von dem philosophischen Realismus streng durchgeführt wurden.\*) Insbesondere aber läßt

<sup>\*)</sup> Bis vor einigen Jahrzehnten glaubte man, bag besonders in einem Punkt, nämlich binfichtlich ber Wirkung burch ben leeren Raum zwischen ber Physit und ber realistischen Metaphysit ein entschiebener Widerspruch bestehe. Lettere nämlich leugnet jede Wirkung durch ben absolut leeren Raum und führt die gegebenen Fernwirkungen auf gewiffe Bermittelungen amischen ben betreffenben Rörpern gurud. Singegen galt lange Zeit in ber Physit bie actio in distans als eine burch Newton festgestellte Thatsache. In bieser Beziehung ift nun aber eine entschiedene Wanbelung ber Begriffe bor fich gegangen. Nicht allein in ben Rreifen ber Forider, fonbern icon in phyfitalifden Lehrbuchern und popularen Darstellungen hat man ben Begriff ber Wirkung burch ben absolut leeren Raum aufgegeben, ja bezeichnet lettere Annahme als eine Tragbeit bes Denkens. Und nur wer ben heutigen Stand ber Biffenichaft nicht tennt, wie 3. B. ber Recensent (meiner Schrift über bie Brobleme der Philosophie u. s. w. 1876) in den Blättern für litterarische Unterhaltungen. 1876. Nr. 26. S. 430 kann sagen, "die realistische Metaphysik zerfalle mit ber physitalischen Atomiftit, ba erstere teine Fernwirkungen zugeben will und daß sie hier mit der Gravitationslehre im Widerspruch ftebe." Über bie Wandlung hinfictlich bes Begriffs von ber Wirfung in die Ferne f. D. Flügel: Die Seelenfrage u. f. w. 1878. S. 61 ff.

sich von den jüngern, namentlich den heutzutage blühenden Wiffenschaften fagen, daß fie teils zum Realismus hinführen, teils von ihm herkommen, teils von demselben Förderung und eine tiefere, abschließende Begründung erfahren. namentlich von der Psychologie. Wo man sich noch wissen= schaftlich mit Psychologie beschäftigt, wie z. B. in der Physiologie und Pädagogik, kennt man keine andere, als eine Psychologie im Sinne von Herbart.\*) Darum datiert der Franzose Ribot in seiner Geschichte ber gegenwärtigen Psychologie in Deutschland den Anfang dieser Wissenschaft ohne weiteres seit Berbart; und ein hochgestellter preußischer Schulmann, sonft ber Philosophie Herbarts sehr fern stehend, meinte, wenn wir in der Psychologie unterrichten wollen, muffen wir schon . zu einem Lehrbuch der Herbartschen Psychologie greifen, andre sind wenigstens nicht für die Jugend zu brauchen. Mit der Psychologie hängen die Fortschritte der Anthropologie (Bait) und ber Sprachwissenschaft und Bölkerpsychologie

<sup>\*)</sup> In echt opportunistischer Beise gesteht Biebermann ber Binchologie Berbarts eine gemiffe Bedeutung gu, nämlich in ber Beit, als fich die Philosophie mit ihren leeren Spekulationen (wozu er feine eigne natürlich nicht rechnet) in ben Ather erhob, aber nun burfte es nach gerade an der Beit sein, fich nicht länger in ein bloges Rechnen mit bem Borftellungsmaterial bes Geiftes zu verbohren, wie eben Berbart thue. a. a. D. 50. Gleicht Biebermann nicht einem Manne, ber bei hellem Mittag bie Laben ichließt, um fich an ber eigenen Lampe erfreuen zu konnen? Und was ist sein Licht gerade in psychologischer Beziehung? wir wollen eine Stelle herfeten gum Berfuch, ob ber Lefer auch nur errat, wobon bie Rebe ift. "Im Bewußtseinsprozeß erfüllt bas Ich sein Insich-sein als die reale innere Ginheit des sinnlich existierenden Individuums, worin gunachft allein feine objektive Egifteng als Seele besteht, mit subjektivem Inhalt. Es subjekticiert (sic!) sich jum Inhalt feines In-fich-feins als Subjekt, als Geift, einerseits feine Außenwelt zu feinem objektiven Bewußtseinsinhalt und andererseits die biefer Außenwelt und ihm felbst immanenten objektiven Bernunft gum subjektiven vernünftigen Selbstbewußtsein" (42). Wird irgend ein Lefer ahnen, daß hier bon ber finnlichen Bahrnehmung bie Rebe fein foll?

(Steinthal und Lazarus), sowie auch beren Berwendung in der Moralstatistik (Drobisch) zusammen. Die Theorie der Sinneswahrnehmungen und die Wolekularphysik führen gleichfalls, wie die Untersuchungen von Cornelius zeigen, zur realistischen Metaphysik und Psychologie. Weiterhin ist noch auf die neue pragmatische Behandlung der Geschichte der Philosophie von Thilo hinzuweisen.

Nur hinfichtlich ber Theologie befteht noch vielfach bas Vorurteil, als sei der philosophische Realismus in dieser Beziehung unfruchtbar, ja er schließe wohl gar alle theologischen Betrachtungen völlig aus. Dabei wird eben ohne weiteres bie gewöhnliche physikalische Atomistik mit Berbarts Lehre von ben einfachen Wesen (Monadologie) identificiert, und darum angenommen, der Realismus sei Atheismus und Materialismus ober boch nichts besseres. Dies steht in einigen sonst viel gebrauchten Kompendien der Geschichte der Philosophie zu lesen, in einigen theologischen Zeitschriften und Büchem wird dergleichen immer wiederholt, das jüngere Geschlecht bekommt es von dem ältern zu hören, und, indem man nicht bie Sache selbst, sondern nur den Namen und die Autorität ber also Urteilenden ansieht, gilt alsbann in den betreffenden Kreisen jenes Urteil als ausgemacht und beruhend auf ber Sachkenntnis folder, benen man in biefen Dingen ein Urteil zutrauen muß.

Wenn nun aber die Theologen und theologischen Philosophen sich nicht ausschließlich an die traditionellen Urteile in dieser Beziehung halten wollen, sondern der Sache selbst näher zu treten suchen, so müssen sich für die Abneigung gegen die Philosophie im Sinne des Realismus noch gewisse andere Gründe geltend machen. Es muß dann vielen die Herbartsche Philosophie als etwas vorkommen, was ganz anders geartet ist, als das, was sie in dieser Hinsicht gewohnt sind, dieselbe muß ihnen erscheinen als etwas, was keine Philosophie, son

bern nur ein Abspringen ober Zurückbleiben hinter ber (ihnen gewohnten) Philosophie ist. Dazu kommt noch die Herbart ganz eigene formelle Bollendung ber Darftellung, sowie bie strenge Glieberung bes Systems, bas weit mehr als andre, bie alles organisch aus einem Brinzip abzuleiten versprechen, ein organisches zu heißen verdient. Wer hier nur in eklektischer Weise herantritt, um sich hier und ba einen Gebanken nach seinem Geschmack und Zweck herauszusuchen, der muß allerdings in nicht geringe Berlegenheit geraten, ja sein ganzes bisheriges Denken scheint ihm plöplich zur Erstarrung zu kommen. Wer genährt ist mit monistischer Spekulation, ber ist für jedes ernsthafte, sachliche Denken auf diesem Gebiete verdorben, ber steht ber Herbartschen Philosophie vollkommen perplez gegenüber und ift gang außer Stande, sich auch nur einigermaßen ein Verständnis berfelben anzueignen ober gar ein gearundetes Urteil darüber abzugeben. Nikolaus von Cufa redet einmal die Gelehrten seiner Zeit, die er die Herren von ber docta ignorantia nennt, also an: ihr gleicht ben Pferben, welche, kurz angelegt, fressen müssen, was ihnen vorgeworfen wird, dann gern fressen lernen, was fie anfangs auch nicht mochten, und endlich nichts anderes mehr verdauen können.

Was nun aber auch dem blödesten Auge bemerkbar sein muß, ist, daß man es bei der realistischen Metaphysik mit einer dem geläusigen Monismus und Idealismus direkt entgegensgesetzen Weltanschauung zu thun hat; und alle die Motive, welche die Theologen von jeher für den Monismus gestimmt haben, müssen sich nun als Motive gegen den Pluralismus der exakten Philosophie geltend machen. Die Uhnung drängt sich dabei wohl jedem auf, daß letzterer sich zuwenden: vollskändig brechen heißt mit dem herkömmlichen Monismus, und daß beide Anschauungen einander kontradiktorisch gegenübersstehen, so daß, wenn die eine nur einigermaßen recht hat, die andere sosort unmöglich ist. Wenn daher ein moderner Spinos

zist der realistischen Metaphysik auch nur einiges einräumt, so spricht er damit sein eignes Todesurteil. Denn "so wie den Löwen und Menschen besteht kein dauerndes Bündnis, Lämmer und Wölfe auch nicht sich in Eintracht friedlich gesellen" (Il. 21. 261), so wenig ist ein Vertrag zwischen Monismus und Pluralismus möglich. Jeder Vermittelungsversuch zeugt von Unkenntnis der Sache.

Da es sich so verhält, und die modernen Spekulanten der realistischen Metaphysik völlig perplez gegenüber stehen, im Gefühl verloren zu sein, wenn diese recht hat, so scheint es ihnen das Geratenste, ganz davon zu schweigen und zu thun, als bestände eine solche nicht.

Diese entschiedene Abneigung gegen den pluralistischen Reslismus wurzelt, wie schon gesagt, in der Liebhaberei des Monismus von Seiten der heutigen Theologie.

Nun sehe man einmal von der Gegenwart ab und denkt an die Zukunft. Die spekulative Theologie ist stets abhängig gewesen von der Philosophie. Das ist ganz natürlich, und so wird es auch bleiben. Von dem Monismus kann man nun sagen: er ist gegenwärtig wissenschaftlich abgethan. Wenn man in nicht-theologischen Kreisen einen Gedanken als gehörend oder sührend zur Philosophie Hegels oder Schellings bezeichnet, so will man damit diesen Gedanken als völlig ungereimt, abenteuerlich und weit hinter der Wissenschaft zurückgeblieben kennzeichnen. Was wird nun das Schickal einer Theologie sein, welche sich auf den Monismus gründet, und dessen Sache zu der ihrigen macht? Ist auch nur die leiseste, gegründete Hossenung bez. Befürchtung vorhanden, der Monismus werde wieder wissenschaftlich rehabilitiert werden?\*) Weint man, die Ratur-

<sup>\*)</sup> Wenn heutzutage einige Naturforscher ihre Weltanschaung Monismus nennen, so haben wir oben schon angebeutet, daß hier bas Wort Monismus in einem ganz anderen Sinne verstanden wird, als bies von den Theologen geschieht; man meint nämlich damit meist bie

wissenschaft werbe das Prinzip der Atomistik und die kausale Wethobe aufgeben, und sich mit einer Repristination längst zurückgelegter Gebanken befreunden? Ober will sich die Theologie wissenschaftlich isolieren? Muß sie nicht immer, schon um praktisch wirken zu können, auf das Einverständnis mit der Wissenschaft überhaupt den größten Wert legen, wie das auch die Apologetik mit Recht thut nach dem Grundsat: wir können nichts wider die Wahrheit. Der verdiente Vorwurf der Un= wissenschaftlichkeit wäre der Tod der Theologie. Es wird also ber Theologie nichts übrig bleiben, als über turz ober lang, nachbem man vielleicht noch einmal mit fantischen Gebanken zu lavieren gesucht hat, sich den Maximen und Ergebnissen der exakten Wissenschaften anzubequemen, d. h. zunächst dem Monismus zu entsagen. Dorner mag etwas bavon ahnen, er fagt: es scheint nach der Zeit des herrschenden Bantheismus eine beistische (so nennt er jede nicht-monistische) Strömung im Anzuge zu sein, wozu auch die Macht der Naturwissenschaften mit beiträgt.\*)

Hat benn ber Streit ber Theologie mit ben andern Wissenschaften je einen andern Außgang gehabt, als daß daß, was sich als wahr erwies, als wahr auch von der Theologie anserkannt wurde, und daß sie dabei zugleich erkannte, sie versliere damit durchaus nichts Wertvolles, sondern nur etwas von ihren willkürlichen Satungen. Denn ein Konflikt der herrsichenden Theologie mit den andern Wissenschaften ist noch lange nicht ein Streit der letztern wider die Religion. In dieser Bestehung bemerkt auch Zöckler ganz richtig, daß der Streit der wissenschaftlichen Ergebnisse eines Kopernicus, Keppler, Galilaei u. s. w. mit der Kirche, nicht ein Streit mit dem

tausale Methode ober die Allgemeingiltigkeit der Kausalität und inssofern eine einheitliche Weltanschauung, dabei indes Pluralismus, nämlich Atomistik.

<sup>\*)</sup> Dorner: Gefchichte ber protestant. Theologie. 1867. S. 870. Flügel, Die spefulative Theologie.

Christentum gewesen sei, sondern ein Streit wider den von der Kirche adoptierten und mit ihr für unzertrennlich gehaltenen Aristotelismus. So besteht auch gegenwärtig, streng genommen, nicht ein Streit der Wissenschaft gegen die Religion oder die Theologie überhaupt, sondern ein Streit gegen den Monismus in der spekulativen Theologie, also gerade gegen das Unwissenschaftliche in ihr, was sie freilich wie die alte Kirche den Aristotelismus für einen Artikel stantis et cadentis ecclesiae hält. Natürlich werden dadurch einige Bekämpser der zeitigen Theologie leicht zu Bekämpsern der Theologie und der Religion überhaupt, indem sie nicht trennen, was doch gar sehr zu scheiden ist.

Der Ausgang nun des Streites gegen das Unwissenschaftliche, nämlich den Monismus der Theologen, darf kein anderer sein, als ein Abthun desselben. Mögen die einen von dem gewohnten und ererbten Monismus so viel zu konservieren suchen, als sie können; mögen andere nach der Maxime: se moquer de la philosophie c'est vraiment philosopher sich einzig an äußere Autoritäten anklammern; mögen die Jaghaften die Entscheidung noch hinausschieben und sich hinter dem sogenannten Neukantianismus gesichert wähnen; mögen die Hoffnungsreichen ausschauen nach einem, der das mot d'ordre spricht, welches das Unvereindare vereinigen soll: exspectant dum desluat amnis; at ille labitur et labetur in omne volubilis aevum.

Zeigen wir nun, daß für die Religion oder die Theologie nichts wesentliches verloren geht, wenn die realistische Wetaphhist angenommen wird, daß letztere vielmehr eine nicht zu verachtende Stütze derselben ist. Zu dem Zwecke mögen im Folgenden aus den vorher dargelegten Grundzügen des Realismus noch die vorzüglichsten Folgerungen im Bezug auf die Religion hervorgehoben werden. Namentlich kommt hierbei das Verhältnis Gottes zur Welt in Betracht.

## Gott und die Belt.

Die Aufgabe der Metaphysit wie der theoretischen Philosophie überhaupt ist in letzter Linie ganz dieselbe als die der Naturforschung. Sie geht darauf aus, das Gegebene widerspruchsfrei zu erklären. In diesem Bestreben wurden wir zu der Annahme letzter, qualitativ einfacher, an sich unveränderslicher Wesen (Realen, Atomen, Monaden) geführt, in deren Wechselwirkung die gegebenen Erscheinungen der Natur desgründet sind. Ist hierin die Erklärung des Thatsächlichen gestunden, so ist das Geschäft der Naturforschung, wie auch das der Metaphysik beendet. Letztere ist demnach eine völlig weltsliche Wissenschaft und führt als solche, streng genommen, gar nicht auf ein außerweltliches Prinzip.

Dies ist für die Metaphysik, wie für die Theologie ein sehr wichtiges Resultat und gereicht beiden Wissenschaften zum Borteil. Wer die Bersuche der Theologie und der Kirche kennt, auf die Naturwissenschaften einzuwirken und ihnen gewisse Resultate vorschreiben zu wollen, sowie das gar zu geställige Entgegenkommen einer gewissen Naturphilosophie in betreff der theologischen Ergebnisse, und wer da weiß, wie verhängnisvoll dies für beide Teile geworden ist, der wird den Standpunkt einer freien, selbständigen, unbefangenen, von allen theologischen Kücksichten und Autoritäten unabhängigen Natursforschung zu schäßen wissen. In dieser Beziehung haben auch Ritschl und Hermann recht gesehen.

Nun giebt es aber bekanntlich in dem Gegebenen der Natur gewisse Formen, welche über die Natur selbst hinause weisen, nämlich die sogenannten Zwecksormen. Der Zwecksbegriff kommt jedoch gar nicht in Betracht, sosern man es in der Physik, Physiologie, überhaupt innerhalb der Natursorschung nur mit analytischer Erklärung oder, unter Bezugnahme auf die obigen etaphysischen Prinzipien, mit synthetischer Kon-

struktion faktischer Verhältnisse zu thun hat. Man mag es annehmen oder leugnen, daß der Organismus das Werk einer schöpferischen Intelligenz sei, in jedem Falle bleibt das Geschäft der Physiologie ganz dasselbe, indem eben hier der Organismus, dessen Erscheinungen zu erklären sind, als etwas Gegebenes vorausgesetzt und als solches hingenommen werden muß. Bei einer umfassenden Betrachtung der Natur sindet sich aber eine Menge von Beziehungen, die nicht allein zweckmäßig scheinen, sondern auch objektiv zweckmäßig sind und zu der Annahme nötigen, daß die die Welt bildenden Wesen dem allmächtigen Willen einer schöpferischen Intelligenz unterworfen sind.

Diese Annahme indes ergiebt sich nicht als ein Resultat eines strengen Beweises, so daß sie ein Wissen böte in dem Sinne, daß das Gegenteil begrifflich in sich widersprechend, also unmöglich wäre. Wohl aber liegt hier eine Wahrscheinslichseit vor, die so stringent ist, als eine solche nur immer bei dergleichen in Betracht kommen kann.\*) Daraus folgt nun, daß Gott in keiner Weise Gegenstand eines Wissens im eigentslichen Sinne für uns sein kann, daß demnach eine spekulative Theologie, die sich ja als solche lediglich auf die Ergebnisse des allgemeinsmenschlichen Wissens zu gründen hat, unmöglich ist.

<sup>\*)</sup> Über die Art und den Grad des Wahrscheinlichkeitsschusses ugl. Drobisch: Religionsphilosophie. 1840. S. 120. Thilo: theologisierende Rechts- und Staatskunde. 1861. S. 103. Cornelius: teleologische Grundgedanken. In der Zeitschrift für exakte Philosophie. 1861. I. 413. D. Flügel: Der Materialismus u. s. w. 1865. S. 50. Derselbe: Das Wunder u. s. w. 1869. S. 158. Ballauff: Zur Religionsphilosophie, im V. Jahrbuch des Bereins für wissenschaftliche Pädagogik; herausgegeben von Ziller 1873. S. 98 ff. s. auch Krönig: Das Dasein Gottes und das Glück der Menschen, materialistisch-ersahrungsphilosophische Studien. 1874 und St. Mill: Über Religion. 1875. S. 140 ff., wo der teleologische Beweis geradezu als ein induktiver Beweis behandelt wird.

Wit dem Umstand, daß die realistische Wetaphysik den Schluß auf eine schöpferische Intelligenz als einen höchst wahrsscheinlichen (dies Wort im Sinne der Mathematik verstanden) erkennt, leistet sie der Theologie einen doppelten Dienst, einmal, indem sie den Unterschied zwischen Notwendigkeit und Wahrscheinlichkeit betont, und zum andern, indem sie die Teleoslogie und die sich darauß ergebenden Gedanken positiv und negativ fester begründet.

Zwar hat es zunächst den Anschein, als boten biejenigen Syfteme, welche meinen, mit Notwendigfeit zu Gott zu führen, der Theologie mehr, als der Realismus, welcher hier auf eine bloke Wahrscheinlichkeit reflektiert. Allein jene Ge= schenke erweisen sich gar bald als Danaergeschenke; benn alle Spfteme, welche Gott und Welt als in notwendiger Beziehung stehend oder als Wechselbegriffe ansehn bergestalt, daß keiner derfelben ohne den andern vollständig gedacht werden kann, führen zu einer Identität ober einer Vermengung beider, in welcher Gott aufhört Gott zu sein, und die Welt nicht mehr Welt ist. Diese Systeme mussen eine Antwort auf die Frage nach der Entstehung der Welt suchen, sie müssen die Welt als ein notwendiges Accidenz ober eine unvermeidliche Folge der Substanz Gottes erkennen lehren, und heben damit den Schöpfungsbegriff als einen freien Att Gottes auf. Was jene an die Stelle ber Schöpfung setzen ober so nennen, ift nur noch ein begriff= und vernunftlofer Wechsel von Zuständen Eines und besselben Wesens, wie oben an mehreren Beispielen gezeigt ift, und es ift eine gar schlechte Bebedung biefer Blobe, wenn man ftatt Weltschöpfung Weltzeugung sagt und meint, damit einen Ausdruck für die organisch sich vermittelnde Lebens= mitteilung an die Welt als organisches Ganze gefunden zu haben.\*)

<sup>\*)</sup> Spath: Welt und Gott. 1867. S. 171.

Wird hingegen festgehalten, daß die Welt nicht mit Notwendigkeit zu Gott führt, fo liegt unmittelbar barin, daß die Welt nicht eine notwendige Folge der göttlichen Substanz ift. Rur so ist ber Begriff einer Schöpfung als einer sittlichfreien That haltbar. "Wir haben einmal gelernt, die Weltbildung als freie Wohlthat unseres weisen Schöpfers zu betrachten, und die geringste freie Wohlthat gilt uns mehr, als ein ganzer, in blinder Notwendigkeit weltgeworbener Gott, ben wir für nichts anderes halten, als für einen Bögen, wie sie nicht bloß aus ben Händen, sondern auch aus ben Röpfen ber Menschen zu entspringen pflegen. Wir glauben an einen seligen Gott, der sich nicht verwandelte, als er uns ins Dasein rief, nicht seiner selbst sich erft bewußt wurde, da eine Menschheit den Weg ihrer Entwickelung antrat, nicht ein zeitliches Leben lebt, sondern ein ewiges und, wie Plato fagt, eine Welt schuf, weil er gut ift.\*) Darum hat 3. Hichte gang recht, wenn er im hinblick auf den philosophischen Realismus sagt, er nehme die benkbar gunftigste Position ein, welche nur eine Philosophie zu der Theologie einnehmen könne.\*\*) Denn indem er auf der einen Seite die Rotwendigkeit leugnet, daß Welt und Gott einander wesentlich erganzen, also beide substantiell sondert, zeigt er doch auch, wie überaus wahrscheinlich die Annahme Gottes und beffen Berbindung mit der Welt ist. Der Realismus vermag nämlich nicht aus eignen Mitteln zu erklären, warum das Geschehen oder die mancherlei an sich unabhängigen Kräfte und Kräftekomplexe so kombiniert sind, wie sie kombiniert sein muffen, um die thatfächlich gegebenen Zweckformen hervorzubringen. Ja hätten wir eine mit ursprünglichen Vermögen ausgestattete Vernunft, welche ihre eigne Idee der Zweckmäßigkeit in die äußere Natur

<sup>\*)</sup> Herbart: 28. XII. 399.

<sup>\*\*)</sup> Zeitschrift für Philosophie und spekulative Theologie. Bb. 14. S. 100.

hinein trüge, ober wäre jedes Geschehen (Werden) schon an sich ein immanent vernünftiges — dann wäre die gegebene Zweckmäßigkeit in der Natur etwas, was man apriori, sogar, freilich der Ersahrung zuwider, überall erwarten müßte. Aber die realistische Wetaphysik zerstört gerade diese beiden Frrstümer, und darum muß es ihr im höchsten Grade unwahrscheinlich vorkommen, daß die überaus kunstreich gegliederten Zwecksormen, namentlich die Organismen aus dem bloßen zusfälligen Zusammentreffen der von einander unabhängigen Weltwesen hervorgegangen sein sollten. Sie hat hier nur die Wahl, entweder auf den reinen, blinden Zusall, oder auf eine zwecksende Thätigkeit einer höchsten Intelligenz zu restektieren, welche jene Kombinationen traf.

Indes ist die letztere Annahme, wie schon gesagt, immer nur ein Wahrscheinlichkeitsschluß; die Unmöglichkeit des Gegensteils, daß nämlich die Zweckformen dem Zufall ihr Dasein verdankten, kann nicht nachgewiesen werden. Als abstrakte Möglichkeit muß die Metaphysik auch diesen Fall anerkennen, und eben damit gewinnt sie die Berechtigung, den Gedanken Gottes als ein auf streng wissenschaftlichem Wege nicht zu erweisendes Prinzip dei Seite zu lassen, ohne daß doch dies Ignorieren ein Negieren ist.

Gehen wir nun auf den Wahrscheinlichkeitsschluß der Metaphysik ein und heben wir hervor, was sich in religiöser Beziehung unmittelbar aus dem Gedanken einer schöpferischen Intelligenz ergiebt. Wir werden finden, daß damit schon dem religiösen Bedürfnis, sofern es das Verhältnis Gottes zur Welt im Auge hat, genügt wird.

Zunächst folgt daraus, daß Gott anzusehen ist als eine Person, ein Ich, welches sich Zwecke setzt, also erwägt, wählt, beschließt und seine Absichten mit einer die Welt vollständig durchschauenden Weisheit und vollständig beherrschenden Macht ausführt. Darin liegt, daß Gott einmal dem Sein nach sub-

stantiell von der Welt verschieden, aber nicht geschieden ist, sondern zugleich mit ihr in einem Kausalnezus steht. Der letztere aber ist weder gegeben, noch als notwendig ersamt, wäre dies der Fall, handelte es sich hier also nicht um einen bloßen Wahrscheinlichseitssichluß, so hörte Gott auf, ein ens supramundanum zu sein und würde zu einem lediglich immerweltlichen Wesen, zu einer der vielen erkennbaren Ursachen der betreffenden Vorgänge in den Organismen.

Zum andern ergiebt sich aus der Art der Berbindung, welche die teleologischen Gebanken zwischen Gott und Belt anzunehmen erfordern, daß es sich hier zunächst nicht um das relationslose Sein der Welt handelt, fondern allein um die Welt, wie sie uns gegeben ist. Wiefern das eigentliche Sein dabei in Betracht gezogen werben fann, bavon fpater. Daß man es hier nur mit bem relativen Sein, bem Dafein, ben Beziehungen der Dinge unter einander und zu uns, ju thun hat, liegt auf der Hand. In diesem Sinne ift ohm weiteres die Schöpfung der Welt durch Gott anzuerkennen, sofern er ja diese Beziehungen gesetzt hat. Und man bedenkt wohl, daß der Mensch zumeist gar keine andern Begriffe von der Welt hat, als wiefern sie eben da oder gegeben ist; ja selbst der Naturforscher hat es immer nur zunächst mit Erscheinungen zu thun, er kennt keine andre Welt, kein andres Sein, als wie es gegeben ift. "Ich meine, sagt barum Helmholt, daß es gar keinen möglichen Sinn haben kann, von einer andern Wahrheit unserer Vorstellungen zu sprechen, als von einer praktischen. Zu fragen, ob die Vorstellung, welche ich von einem Tische, seiner Gestalt, Festigkeit, Schwere u. f. w. habe, an und für sich abgesehen von dem praktischen Gebrauche, welchen ich von dieser Vorstellung machen kann, wahr sei und mit dem wirklichen Dinge übereinstimmt, oder ob fie falich fei und auf Täuschung beruhe, hat gerade soviel Sinn, als ju fragen, ob ein gewisser Ton rot, gelb oder blau sei." Und

selbst eine Anzahl heutiger Philosophen, wie z. B. Lope, fennen überhaupt kein anderes Sein als ein Stehen in Be-Rur bas Dafein ber Dinge, bas, mas biefe für einander und für das auffassende Subjekt find und bedeuten, nur diese Relationen gelten ihnen für das Sein; hingegen das, was die Dinge an sich, abgesehen von allen Relationen, ohne alle Wirkung, ohne Eigenschaften, isoliert für sich sind - bas ist ihnen das Nicht=Sein. So verstanden, kann man ohne weiteres sagen, Gott habe die Welt aus nichts gemacht und fann boch die Wesen ihrem relationslosen Sein nach als ewig vorhanden annehmen: fie sind ja isoliert gedacht, soviel als Nichts für einander und für uns, sie sind an sich Nichts, wenn nur das Dasein ober das Stehen in Beziehungen als Sein gilt; ober wenn man mit Benber bas Wiffen um bas Sein gleich Erfahrungswissenschaft sett.\*) In diesem Sinne kann man sich folgende Worte von Martensen aneignen: "Das Nichts, aus welchem Gott die Welt gemacht hat, ist durchaus nicht, wie man es nicht selten verstanden hat, das absolute Nichts, benn aus diesem Nichts wird nichts, sonbern das relative Nichts. Das relative Nichts ist nämlich nicht bas in teinem Sinne bes Wortes Seienbe, sondern bas, mas im Berhältnis zu einem höhern Seienden als ein Nicht-Seiendes zu betrachten ist.\*\*) Unter bem relativen Nichts läßt sich nämlich hierbei das verstehn, was noch nicht in Beziehung zu andern ober noch nicht in die Erscheinung getreten ist ober noch nicht ba ift, wie die Welt da ift. Nimmt man 3. B. im Hebräer= brief 12. 4 die Worte im eigentlichen Sinne: Gott schuf τὰ βλεπόμενα also die Welt, wie sie gegeben ist oder erscheint μή έκ των φαινομένων, aus dem, was noch nicht ba war ober in die Erscheinung getreten war, — so wird hiermit die Frage nach ber Schöpfung aus Nichts im strengen Sinne noch gar

<sup>\*)</sup> Benber: Schleiermachers Theologie. 1876. II. 303.

<sup>\*\*)</sup> Martensen: Die driftliche Ethit. 1878. I. 90.

nicht berührt. Es ist immer die Welt als Erscheinung gemeint, und eine andere Welt hat auch der Mensch nicht im Sinne, wenn er von der Schöpfung und Regierung der Welt redet, er meint die Welt, in welcher er steht, von der er leidet, in welcher er wirkt. Diese als Werk Gottes ansehen zu bürsen, das verlangt das religiöse Bedürfnis. Man kann noch einen Schritt weiter geben und an das denken, mas die Naturforschung als die relativ letten Bestandteile und Bedingungen ber Welt ansieht, nämlich an die einfachen chemischen Grundstoffe. Auch biese sind noch Erscheinung, sind für den Metaphysiker noch nicht das Lette; auch diese kann er daher noch unbedenklich als ein Werk Gottes betrachten. Also die ganze gegebene Welt mit ihren Substanzen und zwar den letzten Substanzen, welche bie Wiffenschaft zu entdecken und zu tonstatieren fähig ist, nach ihren Kräften und Bewegungen das alles, als Werk Gottes aufgefaßt, berührt noch nicht einmal die Frage der Schöpfung aus Nichts in dem Sinne, daß damit die letzten absolut-seienden Elemente im metaphysischen Sinne gemeint find. An das absolute Sein haben wohl nur die allerwenigsten gedacht, welche von der Schöpfung der Belt geredet haben. "Einzig der Metaphysiker ist es, welcher gewahr wird, wie entfernt das eigentliche Reale und das wirtliche Geschehen von unserm gewöhnlichen Gedankenkreise liegen. Und auch ihm ift nichts Anderes gegeben, als was sich allen darbictet; nur die Sorafalt, nicht absolute und relative Position zu verwechseln, bringt ihn dahin, die wahren Wesen samt ben wahren Kausalverhältnissen in weitere Entfernung hinter die Erscheinungen zu stellen, als dies dem gemeinen Berftande (und auch der Naturwissenschaft) geläufig ist. (Serbart.) Deshalb hat auch die Frage nach der Schöpfung aus Nichts im strengsten Sinne gar keine religiöse Bedeutung.\*) Schon

<sup>\*)</sup> Bgl. auch Drobifch: Religionsphilosophie. 1840. S. 203.

barum nicht, weil diese Frage oder den Begriff des absolut Seienden die allerweniasten Menschen auch nur zu verstehen vermögen; sie werben unter Welt immer die Welt, in ber fie und andre leben, wenn es hoch kommt, deren Kräfte und die chemischen Grundstoffe verstehen. Und dies kann, wie bereits bemerkt, ohne weiteres auf Gott zurückgeführt werden. Damit ift bie volle, nach allen Seiten hin gehende Dependeng ber Belt und der Menschen von Gott gesetzt. Beiter bedarf das religiöse Interesse nichts in dieser Hinsicht. Nehmen wir 3. B. die Definition der Allmacht Gottes, wie sie etwa Lipsius giebt: "Der religiöse Gehalt des Dogmas von der göttlichen Allmacht ist die thatsächliche Aussage des frommen Bewußtseins, daß der Mensch, wie im natürlichen und sittlichen, so auch im Beilsleben burchaus abhängig sei von der göttlichen Raufalität, daher nie und nirgends sich den Ordnungen ent= ziehen, wohl aber in der demütigen Unterwerfung unter den Willen Gottes jederzeit der hilfreichen Nähe Gottes gewiß sein könne." (a. a. D. 239.) Ober populär ausgedrückt: Gott fann aus ber größten Not erretten, ben Mächtigften fturgen, ihm ift bas Kleinfte nicht zu klein, bas Größte nicht zu groß, bas Schwerste nicht zu schwer; es geschieht nichts ohne ober wider seinen Willen. Das alles, oder worein man sonst die religiöse Bebeutung ber Schöpfung, Erhaltung und Regierung setzen mag, steht fest, selbst wenn die Frage nach der Schöpfung ber letten realen Wesen gar nicht aufgeworfen wirb. bedenke also wohl, wenn diese Frage später erörtert wird, so bat man es gar nicht mit einer religiösen Frage zu thun.

Für die Stellung Gottes zur Welt und die Art seines Wirkens auf dieselbe ist dabei immer festzuhalten, daß Gott der Welt substantiell selbständig und insosern äußerlich gegenübersteht. Keineswegs jedoch, wie ein menschlicher Künstler seinem Werke, zu dessen Vildung er bereits vorhandenes Watesrial nimmt. Vielmehr hat man Gott als den Urheber auch

ber Materie und selbst ber einfachsten Substanzen anzuseben. Nicht das einfache Wefen ober Atom an sich ist ja schon Substang, sondern Substang ift es nur insofern, als es Acibengen, innere Buftanbe, Rrafte, Gigenschaften hat, und biefe setzen zu ihrem Entstehen Beziehungen ber realen Wesen zu qualitativ verschiedenen anderen voraus. Diese Beziehungen bez. Berbindungen muffen in betreff der Zweckformen wie 3. B. ber Organismen als planmäßig geordnet, als bas Bert Gottes angesehen werben. Demgemäß ist auch schon in Rudsicht auf die chemischen Grundstoffe an eine schöpferische Intelligenz zu benken, welche die einzelnen Atome, aus welchen jene Stoffe bestehen, so zusammenfügte, daß sie die zur Bilbung von Organismen geeigneten Gigenschaften erhielten. benn die an der Materie sich kundgebenden Kräfte, und damit das individuell bestimmte Innere der Wesen, ein Werk Gottes, benn an sich und einzeln genommen, ift jedes reale Befen ohne Kraft, es schlieft aber zahllose Möglichkeiten verschiedener Kräfte in sich, die es äußern konnte und mußte, wenn andre, ihm qualitativ entgegengesette Elemente mit ihm zusammen-Ift nun biefes Busammentreffen als von Gott geordnet anzusehen, so ift er Schöpfer aller Substanzen, Kräfte und der daraus resultierenden Bewegungen. So barf man fagen, vor der Schöpfung ruhte die Welt als Plan in Gottes Berftand, wenn man will potentiell: durch seinen Willen trat nach Leibnigens Ausdruck die möglichst beste Welt in bas Auf der einen Seite wird also an der Ahnlichkeit bes göttlichen Wirkens mit bem eines menschlichen Künftlers festzuhalten sein, sofern Gott substantiell von der Welt als von seinem Werke verschieden (nicht geschieden) ist und dieses nach einem bestimmten Plane herstellte, auf der andern Seite zeigt sich eine völlige Unvergleichbarkeit, sofern Gott auch Ur heber des Materials, der Substanzen und Kräfte ift, abgesehen noch von sonstigen Unterschieden, welche wir nicht durchschauen

Keineswegs darf darnach die Wirksamkeit Gottes in betreff der realen Weltwesen als eine stoßweis erfolgende gedacht werden, wie denn die vulgäre Vorstellung vom Stoße nicht einmal für das Verhalten der bezeichneten Wesen zu einander zutreffend ist. Geschieht doch, streng genommen, alle Wirkung von innen heraus, wenn schon von außen veranlaßt.

Dies alles nun steht fest, ohne daß auch nur die Frage nach dem eigentlichen, relationslosen Sein der letten Weltwesen berührt ware. Mag man hier annehmen, daß die letteren ihrem Sein nach von Gott geschaffen find ober nicht, an den bisber entwickelten Gedanken andert sich dabei nicht das Geringste. Dem religiösen Bedürfnisse ist hinsichtlich des Berhältnisses Gottes zur Welt vollkommen Rechnung getragen. Inwiefern dies der Fall ist, moge noch an dem in dieser Beziehung schwierigsten Bunkte, nämlich an der Theodicee, nachgewiesen Bunachft ift festzuhalten die Selbständigkeit und unveränderliche Qualität ber realen Wefen. Mögen biefe als ewig ursprünglich ober als geschaffen gedacht werden, so muffen fie doch auch im lettern Falle angesehen werden als nach ber Schöpfung vollendet in ihrem Sein; niemals aber als integrierende Bestandteile ber göttlichen Substanz. dies irgendwie verwischt, ist also die Welt nur die Entfaltung Gottes ober bessen Wiberschein, bann ist auch ber Schluß auf deren Vollkommenheit in allen Beziehungen nicht abzu-Die Darstellung muß dem Dargestellten durchaus entsprechen, weil sie durch nichts anderes, als das sich in ihr selbst darstellende, vollkommene Wesen bedingt ist. wenn man mit Begel die wirkliche Welt für das Anderssein der Idee ausgiebt und daraus allerlei Gebrechen und Unvollkommenheiten beduciert, so entspricht doch die Welt gerade biesem ihrem Begriffe des Andern der Idee und muß gerade so sein, wie sie ist, damit durch sie hindurch die Idee wieder ju fich felbst kommen könne. Die Welt entspricht immer ihrem

Begriff, wenn auch nicht immer unsern Begriffen und Wünschen; dies ist darum nicht der Fall, weil wir nicht immer nach ber monistischen Weltanschauung urteilen; thun wir aber dies, dann ist alles vollkommen und gut. Beffer kann die Welt auch in alle Ewigkeit nicht werden, als sie schon ist; sie ist ja schon von Anfang an nichts anderes, als die evolvierte, absolute Vernunft und also burch und burch gut. Das anscheinend Schlechte, Unvernünftige, Disharmonische, Bose muß auf dem Standpunkte biefer absoluten Erkenntnis fich in Bernunft und Harmonie auflösen. Die Bollkommenheit ist ewig vorhanden, die Verföhnung der Welt mit Gott geschieht ewig, und felbst wenn, wie in einer Phase ber Schellingiden Ansicht, eine Evolution vom Unvollfommenen zum Bollfommenen angenommen wird, so geht diese Entwickelung ihren notwendigen, unausbleiblichen Gang, ber gar feine Befürchtung auftommen läßt, daß er fein Ziel verfehlen könne. Rur philosophische Unkenntnis ist es also, wenn in einem Gemüte aus dem für dasselbe unaufgehobenen Gegensat von Gut und Bose eine Schnsucht nach Erlösung sich erzeugt. Wer in die absolute Erkenntnis eingeweiht ist, weiß, daß alles, mas geschieht, notwendig gerade so geschehen muß, um die absolute Vollkommenheit der Welt darzustellen, und daß der Wunsch, die Welt möchte anders sein, deshalb ein thörichter ist, weil er die Welt unvollkommener haben möchte, als sie wirklich ift.\*) Hier wird bemnach das recht eigentlich religiöse Grund gefühl der Sehnsucht nach Erlösung von dem Bösen, als einer positiven Macht, völlig erstickt durch eine theoretische Erkenntnis, welche das Bose als solches in Abrede stellt. Wider diese Weltanschauung, welche die Welt nur halb auffaßt, um sie ganz erflären zu können, entbrennt mit Recht ber Born Schopenhauers.

<sup>\*)</sup> f. Thilo: in Zeitschrift für exakte Philosophie. VII. 330 ff. 11.

Woran liegt es nun, daß hier die Welt als vollkommen aufgefaßt und das Verlangen nach Erlösung erstickt werden muß? Daran, daß die Welt als eine Darstellung Gottes selbst angesehen wird, oder daß die Selbständigkeit der Weltwesen geleugnet ward.

Das wird also das erste sein, was wir sestzuhalten haben, die Selbständigkeit der Welt, also daß letztere nicht ein integrierender Bestandteil oder eine unmittelbare Manisestation des vollfommensten Wesens ist.

Das zweite Erfordernis ift, daß jedes Wefen eine un= veränderliche Qualität befitt, die abzuändern auch der Allmacht unmöglich ift, weil dies heißen wurde, einen Widerspruch wirklich machen. Nimmt man bas Gegenteil an, daß aus Allem Alles gemacht werden kann, dann kann es keine Antwort auf die Frage geben, warum hat Gott nicht von Emigkeit her aus allen Wesen das Höchste gemacht, nämlich ein ihm gleiches Wesen ober doch einen Cherub? Dann hat man immer die Alternative, welche Lactanz mit Rücksicht auf Epifur stellt: Deus aut vult tollere mala et non potest; aut potest et non vult; aut neque vult neque potest; aut et vult et potest. Si vult et non potest imbecillis est; quod in Deum non cadit. Si potest et non vult, invidus; quod aeque alienum a Deo. Si neque vult neque potest, et invidus et imbecillis est; ideoque neque Deus. et potest, quod solum Deo convenit, unde ergo sunt mala? aut cur illa non tollit?\*) Diese Alternative gilt nur unter Boraussetzung einer Materie im Sinne der Syle, materiam rerum ex qua et in qua omnia sint, totam esse flexibilem et commutabilem, ut nihil sit, quod non ex ea quamvis subito fingi convertique possit.\*\*) Dies ist aber ein

<sup>\*)</sup> Lactantius: de ira Dei. cp. XI.

<sup>\*\*)</sup> Cicero: de natura deorum. III. 38.

ganz falscher, in sich widersprechender Begriff von der Materie. Eine qualitätslos gedachte Materie ist gleich dem Nichts. Denn alles, was daraus wird und wie es wird, ist nicht zum geringsten in dieser Materie, sondern ganz allein in dem Willen Gottes begründet. Wir kommen hier genau wieder auf die vorige Ansicht, die Welt ist lediglich ein Widerschein Gottes.

Statt beffen forbert die Erfahrung und ein wiberfpruchs freies Denken, die letten realen Wefen als qualitativ bestimmt und qualitativ unveränderlich aufzufassen. Dann aber läkt sich nicht aus Allem Alles machen. Dann ist für die Entwickelung eines jeden Wesens mit beffen Qualität auch eine Schranfe sowohl für die Beschaffenheit, als die Stärke ber innern Buftanbe ober Rrafte gegeben. Man denke nicht an eine widerspenftige Materie, benn barin wurde liegen, daß sie auch anders sein könnte, so daß sich alles aus ihr machen ließe; dies ist eben nicht der Fall, wenn man nicht in Widerfprüche verfallen will. Man meine auch nicht, baf biefe Schrante eben in dem Begriff der Kreatur als solcher oder eines endlichen Wesens liege. Db geschaffen ober nicht, ob endlich ober unendlich gedacht, darauf kommt es hier nicht an: jedes Wefen ift als qualitätslofes ober als Hyle, als bloß paffive Materie betrachtet, ein Widerspruch. Nicht der Begriff der Kreatur oder eines endlichen Wesens, sondern der Begriff des Seins ganz allgemein erfordert es, daß biefer immer auf eine ganz bestimmte Qualität bezogen werbe.

Wäre nun die Qualität als solche gut oder böse, dann wäre der ethische Charakter der Welt unveränderlich. Sähe man die Welt für gut an, dann bliebe sie auch immer so, eine Erlösung wäre überflüssig. So der pantheistische Optimismus, welcher das Sein oder Werden als solches für gut erklärt. Sieht man aber die Qualität der erscheinenden Welt für böse an, dann ist eine Erlösung unmöglich, weil die Qualität unveränderlich ist. So der Pessimismus Schopenhauers, wel-

cher als das Wesen der Welt einen Willen, und diesen in seinen Entfaltungen als bosen betrachtet.

Soll eine religiöse Weltanschauung gewonnen werden, dann muß man die Erkenntnis festhalten, daß der Wille als der Sit des Guten und Bösen, ja das ganze Leben, geistiges wie leibsliches, der Sit des Übels und des Glücks nicht eine ursprüngsliche Qualität der realen Wesen sei, sondern etwas, was sich erst unter verschiedenen Bedingungen in denselben erseignet.

Das führt uns auf das dritte Erfordernis einer Theobicee, nämlich zu bem Gegenfat ber Qualitäten und ben daraus resultierenden innern Zuständen der realen Wesen. Damit eine Mannigfaltigkeit von innern Buftanben in einem realen Wefen entstehe, ist erforderlich, daß basselbe mit anderen von verschiedener Qualität in Wechselwirkung gerate. Auf diese Weise kann ein jedes an sich einfache Wesen, eben indem es seine ursprüngliche Qualität im Konflitt mit andern Wesen zu erhalten sucht, zu einem Träger einer großen Mannigfaltigfeit von innern Zuftänden werden. Diese inharieren bem realen Wesen als ein unverlierbares System innerer Bildung; sie tönnen wohl unter Umständen gehemmt werden, beharren aber beständig nach Qualität und Quantität. So ist einmal ersichtlich, daß die realen Wefen nur im Laufe der Zeit eine innere Bildung erlangen können, zum andern, daß das ethisch Sute und die Empfindung des Wohls nicht in der qualitativen Beschaffenheit der innern Zustände an sich beruhen durfen, benn in diesem Falle wäre Gutes wie Boses, Glück und Unglück etwas unveränderlich den betreffenden Wesen Angehöriges. Bielmehr beruht der Wille, sowie das geistige und leibliche Leben überhaupt wesentlich auf ben formalen Berhältniffen, ber Berbindung und Trennung ber betreffenden innern Buftande. Es ist also nicht allein Reichtum an innern Zuständen, sondern auch eine bestimmte Ordnung, Gruppierung und eine

gewisse Bewegung berselben erforderlich, wenn überhaupt Leben und damit Bewußtsein und Willen möglich sein soll. Und dies führt zur vierten und letten Boraussetzung einer religiösen Weltanschauung, nämlich zur Annahme einer höchsten Intelligenz, welche das Zusammen oder die Wechselwirkung einer Bielheit realer Wesen dergestalt ordnet, daß in ihnen bestimmte Systeme von innern Zuständen entstehen, welche diese Wesen befähigen, Elemente eines Organismus zu werden. Zu diesem Zwecke müssen die Wesen eben durch eine besonders gesordnete, planmäßig ausgesührte Reihe von Wechselwirkungen hindurchgeführt werden.\*)

Best haben wir die Boraussesungen einer Theodicee beisammen. Das Unvolltommene in ber Welt ift es, mas eine solche immer besonders schwierig gemacht hat. Bald hat man es barum geleugnet und gut und bose, Wohl und übel nur für Borurteile erklärt, oder man hat es aus dem Beariff der Areatur oder des endlichen Wesens ableiten wollen und verichloß sich damit die Möglichkeit einer bessern Zukunft, oder endlich man hat ce in einer Unvollkommenheit, einem Unvermögen des Schöpfers über die widerspenstige Materie begründet gefunden. \*\*) Allein die Untersuchung der letzten Annahme ift völlig überflüssig, wenn man zeigen kann, bag auch bei ber unbeschränkt gedachten Intelligenz. Güte und Macht bes Schöpfers bennoch eine gleich anfangs gang vollkommene Welt nicht möglich war. Es ist ja freilich nicht undenkbar, daß unter gang andern, uns nicht befannten Bedingungen und für andre, als dieser Welt angehörige Wesen, eine Ansammlung und zweckmäßige Berknüpfung von innern Ruftanden, leichter und schneller möglich war; aber unter den hier bestehenden, uns bekannten Bedingungen ist ersichtlich, daß zahl-

<sup>\*)</sup> Cornelius: Über die Entstehung b. Welt. Halle 1870. S. 191 ff. \*\*) Wie neuerdings wieder Mill thut. (Über die Religion. Drei Essas. Deutsch. Berlin 1875. S. 155.)

lose Umftanbe in gang bestimmter Ordnung eintreten mußten. um nur die erften Boraussetzungen eines vernünftigen Dafeins zu ermöglichen; daß demnach das Resultat nicht vor den Bebingungen, also nicht gleich anfangs auftreten konnte, sondern daß Zeit zur Erzeugung, Ansammlung, Berarbeitung der innern Zustände nötig war und noch immer nötig ist. Und gerade barin, daß sie uns hier eine Ginsicht in die Notwendigkeit einer allmählichen Entwickelung ober Erziehung des Wenschengeschlechts eröffnet, besteht in diesem Bunkte das Eigentumliche der realistischen Metaphysik. Da nun alle Bildung lediglich auf den formalen Berhältnissen, der Erwerbung, Berknüpfung und Trennung der innern Zustände beruht, so erhellt einmal, daß für die Weiterbildung der Seelen unter Leitung einer höhern Intelligeng taum eine Schranke benkbar ift;\*) sowie baß man auf bem Standpunkt ber realistischen Metaphysik allein einen Einblick in die Möglichkeit der weitern Ausbildung oder "Berklärung" der ganzen Natur, ja jedes einzelnen Elementes bekommt: daß es demnach metaphysisch durchaus keine Schwieriafeit hat, anzunehmen, ber Weltlauf könne zu einer völligen Erlösung, "da auch die Kreatur frei wird," und da Übel und Boses überhaupt verschwindet, gelangen.

Überblicken wir die Voraussetzungen, welche eine Theobicee und eine religiös befriedigende Weltanschauung möglich machen, so ist es zunächst die Selbständigkeit der Weltwesen dem Sein nach, die Unveränderlichkeit derselben nach Quantität und Qualität, dabei die innere Bildsamkeit derselben infolge der Wechselwirkung qualitativ verschiedener

<sup>\*)</sup> Hierzu ist nötig, die individuelle Unsterblickeit oder die Fortsbauer der einmal gewonnenen Borstellungen und ihrer Berbindungen in der Seele anzunehmen. Dies ist nun auch eine so unmittelbare Folge der realistischen Metaphysik, daß jemand, welcher sonst dem Unsterblickskeitsglauben abhold, aber dieser Metaphysik zugethan wäre, die Fortdauer und Fortbildung des geistigen Lebens über den Tod hinaus weit wahrscheinlicher sinden müße, als das Gegenteil.

Wesen, das Beharren der dabei gewonnenen innern Zustände, die Zeit oder Geschichte, in welcher der Reichtum der innern Bilbung erworben wird, und endlich die planmäßige Leitung dieser Wechselwirkungen und der dadurch erzeugten Kombination innerer Zustände. Man sieht, es werden hier Säze postuliert, welche sich als notwendige oder im höchsten Grade wahrscheinliche Ergebnisse der Wetaphysik herausgestellt haben. Natürlich sind in der Metaphysik diese Resultate in einer ganz andem Weise gewonnen; vor allem wird dabei ganz davon abgesehen, ob sie eine religiös befriedigende Weltanschauung möglich machen oder nicht; die Metaphysik geht allein auf das Begreislichmachen des Gegebenen aus. Um so wertvoller ist das Zusammentressen weltanschauung, weil dies Zusammentressen gar nicht in der Tendenz der Metaphysik liegt.

"Auf die Prinzipien derfelben gestützt, kann man einerseits einsehen, daß eine ursprünglich vollkommene Welt nur burch ein absolutes Wunder hätte geschaffen werden können, und andererseits die Aussicht gewinnen, daß die im Anfang unvermeidliche Unvollkommenheit der Welt durch eine wirkliche Fortbildung berfelben aufgehoben werden könne. Wenn man nämlich nicht annehmen will, daß die unermeßlich reichen und komplicierten Systeme von innern Rustanden, welche die an sich absolut einfachen realen Wesen fähig machen, integrierende Bestandteile von Organismen zu werden, und die in noch höherm Grade erforderlich sind, damit in der an sich einfachen Seele Bernünftiges und Sittliches geschehe, durch ein absolutes Wunder ihnen anerschaffen seien; so konnte diese zum organis schen und geistigen Leben notwendige innere Bildung nur durch ein darauf berechnetes wechselndes, also in der Zeit verlaufenbes Füreinander mit vielen verschiedenen anderen Wesen ent-Nur in einer wirklichen Weltgeschichte konnte es zu ftehen. immer höhern und edlern Bildungen kommen, und nur in

einer wirklichen Menschengeschichte konnte sich die Menschheit zu der jetzigen Söhe ihrer intellektuellen und sittlichen Bildung - wie niedrig sie auch noch immer sein mag - erheben. Eben dieser Begriff einer in den einfachen Weltwesen ent= stehenden und durch zweckmäßig geordnetes Füreinandersein berselben im zeitlichen Verlaufe sich erhöhenden innern Bildung weist nun auch auf die Möglichkeit hin, daß die anfänglich notwendige Unvollkommenheit oder richtiger Unvollendetheit ber Welt sich zur Vollkommenheit erhebe. Wie dies geschehen moge, darüber mag die Phantasie sich mancherlei vorstellen, wir bedürfen aber nicht mehr als den allgemeinen Gedanken dieser Möglichkeit, der von der bisherigen Welt- und Menschen-Geschichte, soviel deren dürftige Bruchstücke aufweisen, unterstütt wird, um die Weltschöpfung durch einen persönlichen Gott. trot bes Übels und bes Bofen, für gerechtfertigt zu Denn ist die Aussicht vorhanden, daß ein Werk zu vollkommener Schönheit und Büte vollendet werde, so werfen die mancherlei notwendigen Unvollkommenheiten des noch nicht vollendeten Werkes keinen Tadel auf den Werkmeister.

Von diesem Standpunkte aus können wir nicht allein in berechtigtem Maße anerkennen, daß das Übel und das Böse Flecken sind, welche in einer vollendeten Welt nicht sein dürsen, sondern können auch das vielsach Lückenhaste, Unvollendete, der Zweckmäßigkeit Widerstrebende auf dem phhsischen Gebiete getrost zugeben, ohne uns in dem Glauben an einen weisen und guten Welturheber und Weltlenker stören zu lassen, denn wir erkennen in der vorhandenen Welt nicht eine vollendete, sondern erst der Vollendung zustrebende. Wir sind daher allerdings nicht jenem Optimismus zugethan, welcher in der vorhandenen Welt eine vollendenen zu sehen sich vergeblich abmüht, aber wir glauben Grund zu haben, denjenigen Optismismus sestzuhalten, der eine vollendete Welt hofft."\*)

<sup>\*)</sup> Thilo in Beitschrift für exakte Philosophie. VIII, 29 ff.

In dem bisher Besprochenen ist einmal das Wie des göttlichen Wirkens und zum andern das Verhältnis Gottes zu dem absoluten Sein der letzten Weltwesen ganz dahingestellt geblieben. Dies geschah deshalb, weil wir erkannten, daß hierbei fein religiöses Interesse in Frage kommt, und weil jede Spekulation, die in dies Geheimnis einzudringen sucht, auf Irrwege geraten muß, wie das an manchen Beispielen spekulativer Theologie oben gezeigt worden ist. Theologen, die vergessen, daß wir nicht im Schauen, sondern im Glauben wandeln, und sich als Theosophen gebehrden, gleichen nach Kants Ausdruck den Abepten des Steines der Weisen; sie versprechen geträumte Schätze und die wahren verschleudern sie.

Es ist schon eine Überschreitung der Grenzen des eigentlichen, strengen Wissens, wenn man sich auf Grund ber teles logischen Gedanken zu einem Urheber der Welt erhebt, doch verweilt man hierbei immer noch im Gebiet des höchst Wahrscheinlichen. Handelt es sich bagegen um bas Wefen Gottes selbst und um das Wie seines Handelns, bann läßt man nicht allein den Boden aller Erfahrung, also den festen Ausgangspunkt aller Spekulation weit hinter fich, sondern man unternimmt es auch, Begriffe, welche lediglich auf dem fehr beschränkten Gebiete unseres irdischen Schauplages gewonnen find, auf etwas zu übertragen, was diese Welt unendlich überragt, nämlich auf Gott. Hier hat man festzuhalten, daß jebe Betrachtung transcendent im allereigentlichsten Sinne wird, weil sie etwas Supranaturales in unsere Begriffe fasien Es wäre noch zu wenig, wollte man sagen, die Bewill. trachtungen werden hier irrational, denn das Frrationale läßt sich doch noch annähernd, in den meisten Fällen im genügenden Grade der Genauigkeit, bestimmen. Allein hier handelt es sich um Dinge, benen man immer gleich ferne bleibt, nicht wegen einer ursprünglichen Beschränktheit unseres Erkenntnisvermögens, sondern eben weil uns in dieser Hinsicht alle Data versagt sind. Dies zu erkennen und festzuhalten, ist gewiß gar sehr im Interesses der Religion selbst, namentlich der Demut. Der Gegenstand der tiefsten Anbetung ist damit allem Begreisen-wollen sür uns hier ganz entrückt, alle jene ärgerlichen Konstruktionse versuche der göttlichen Persönlichseit fallen ohne weiteres fort; die schwierigen, für den irdischen Standpunkt nie lößbaren Fragen nach dem Schöpfungsakt, der Art des göttlichen Wirkens und der Berbindungsweise Gottes und der Welt werden als unslößbar und zugleich religiöseindifferent erkannt. Insosern hat Hermann recht, wenn er einmal sagt, die Dogmatik mußkürzer werden.

Trot alledem gedenken wir nun noch auf einige der obigen Punkte einzugehen, teils um zu zeigen, daß selbst wenn die metaphysischen Begriffe auf Gott angewendet werden, sich noch keineswegs ohne weiteres Widersprüche ergeben, daß also die pluralistische Metaphysik auch in dieser Beziehung noch weiter sührt als die monistische, teils um ins Licht zu sezen, woran die Unerkennbarkeit der göttlichen Dinge liegt, nämlich an dem Wangel aller hier nötigen Ersahrung, teils endlich um einige Bersuche zu prüsen, welche vom Standpunkte dieser Metaphysik aus gemacht werden können und zum Teil gemacht sind, um die göttlichen Dinge dem menschlichen Berständnis näher zu bringen.

Hier ist zunächst bes Versuchs zu gedenken, Gott im strengen Denken zu erreichen oder sein Dasein als notwendig erweisen zu wollen dadurch, daß ein Wirken oder Geschehen überhaupt nicht möglich sei, wenn nicht eine Ursache, welche außerhalb der realen Weltwesen stehe, den ersten Anstroß dazu gäbe. Abgesehen von andern spricht Kant in seinen religionsephilosophischen Vorlesungen den Gedanken aus, Substanzen, selbst wenn sie als ewig vorhanden gedacht werden, könnten doch nicht mit einander in Wechselwirkung stehen; er fügt indes keinen Beweis dafür hinzu. Soll dieser Sat bes

gründet werden, so kann es nur etwa in der Weise geschen, wie Hendewerk es thut.\*) Er teilt nämlich die gewöhnliche

Uhnliche Bebenken außert neuerbings Alexis Schwarz in feiner Differtation: "Die Stellung ber Religionsphilosophie in herbarts Spftem." halle 1980, in welchem Schriftchen übrigens bie Außerungen und Ansichten herbarts über Religion nicht ungeschickt zusammengestellt und zum Teil beurteilt sind.

Ein anderer Bunft, an welchem bem Berfaffer bie realiftische Retaphyfit Bebenten erregt, betrifft bie Möglichfeit ber Offenbarung. Er fcheint geneigt, ben Realismus burch bie Annahme erganzen zu wollen, baß jebe einzelne Seele icon bor ber Geburt mit Gott in einer befonbern Berührung geftanben habe, infolge beren fie von Saus aus ein Gottesbewußtsein befige. Allein biefe Spoothefe, wenn icon metaphyfijd nicht geradezu unmöglich, ift in mehrfacher Beife unnut. Denn erftens läßt fich die subjektive Idee Gottes ober überhaupt der Glaube an übernatürliche Wefen pspchologisch auch ohne jene Annahme volltommen etflaren, zum andern fteht es erfahrungsmäßig feft, daß bis jest wenigstens noch tein Bolt einzig auf Grund bieser angeblich angeborenen Gottesibee zur reinen Gotteserkenntnis gelangt ift, und brittens würbe eine Offenbarung, die als ein gemeinsames Besitztum allen Menschen in gleicher Beise gutame, aufhören, etwas zu offenbaren. Dan mußte also jenen Rontakt der Seele mit Gott und die dadurch bewirkte Übertragung gemiffer gottlicher Ruftande ober Gebanten auf die menichliche Seele auf einzelne Individuen beidrantt benten, und diefe letteren als Trager gottlicher Offenbarungen ansehen. Dabei tonnte bie Mitteilung gottlicher Gedanken noch immer mehr ober weniger umfangreich und mehr ober weniger vermittelt gebacht werden. Im Falle einer unmittelbaren Arschauung Gottes in diesem Sinne würde von dem betreffenden Individuum gelten, es hat ben Geift nicht nach bem Dag, und tann fagen: wir reden, mas mir miffen, und zeugen, mas mir gefehen haben, turg ift Trager ber Offenbarung im einzig-artigen Sinne, fo bag es mitteilen kann, was bie Menschen niemals auf rein biskursivem Wege gefunden haben würden. Die Art und Weise, wie jener Rontakt ober jene Anicauung Gottes oder die Mitteilung zu benten fei, läßt fich, rein metaphufifch angeseben, wieber fehr verschieben faffen.

Doch gehört dies alles nicht zu ber spekulativen Theologie, sonbern zur positiven Religionslehre, von welcher indes hier, wie in bem ganzen Buche, ausbrücklich abgesehen wirb.

<sup>\*)</sup> Hen bewert: Der Realismus bes Chriftentums in ber beutiden Beitschrift für chriftl. Wissenschaft und chriftl. Leben. Bon Dr. Hollenberg. 1862. S. 234.

Meinung, daß reale Wefen, als vorhanden vorausgesett, im ewiger Ruhe verharren müßten, wenn nicht zu irgend einer Reit ein Anstoß von außen erfolge, welcher eine Wechselwirkung der Wesen herbeiführte. Dieser Ansicht liegt ber Gebanke zu Grunde, daß Rube der natürliche Zustand der Realen sei, oder daß Ortsveranderung in jeder Geftalt eine Urfache haben Dies ist indes nur ein Vorurteil, allerdings überaus mükte. natürlich und fehr weit verbreitet. So fehr wir oben barauf gedrungen haben, kein Geschehen irgend welcher Art ohne Ursache zu statuieren, so ist doch bloß räumliche Lagenverände= rung an und für sich nicht mit einer qualitativen Beränderung zu verwechseln. Allerdings fordert auch die bloße Ortsverände= rung, insofern sie sich auf den Übergang aus Rube in Bewegung oder umgekehrt oder auf Abanderung der Richtung und Geschwindigkeit bezieht, eine bestimmte Ursache. Ferner find die uns gegebenen Bewegungen immer nur solche, welche in dem vorhandenen Weltzusammenhange, namentlich bei der überall wirksamen Gravitation notwendiger Weise aus einem Rausalberhältnis der Körper unter einander hervorgegangen sind oder hervorgehen. Aber wenn von der Ruhe und der Bewegung der realen Wefen, abgesehen von jedem Zusammenhange unter einander, die Rede ist, so ist für diese eine ursach= lose ober ursprüngliche Bewegung nicht allein möglich, sondern im höchsten Grade wahrscheinlich. Wir haben es hier nur mit einem besondern Kalle des sogenannten Gesetzes der Tragbeit oder Beharrung zu thun. Wäre Ruhe der natürliche Ruftand der Körper, so mußte jeder sich bewegende Körper von felbst allmählich wieder in den Zustand der Ruhe gelangen, ober anders ausgedrückt, wäre die Bewegung überhaupt ohne Ursache undenkbar, so bedürfte auch ein bewegtes Ding für bas Fortruden von einem Buntte seiner Bahn zum andern immer einer neuen Ursache. Das Gesetz ber Trägheit aber besagt gerade, daß ein Ding, welches in einer gleichförmigen

Bewegung begriffen ift, in dieser, abgesehen von Hindernissen, unaufhörlich beharrt. Bewegung ist eben kein reales Prädikat Darum bedarf auch die Bewegung an sich des Beweaten. abgesehen von dem gegenwärtigen Zusammenhange der Weltförper — gar keines Grundes, sondern ist den Gegenständen im Raume ebenso natürlich als die Ruhe.\*) Ja Bewegung ist noch bei weitem wahrscheinlicher, als die Rube. während es für die Bewegung unendlich viel verschiedene Möglichkeiten hinfichtlich ber Richtung und Geschwindigkeit giebt, ift Rube nur in dem einen Falle, daß die Geschwindigkeit gleich Null ist, vorhanden. Nimmt man also unzählig viele reale Wesen zunächst ohne realen Zusammenhang an, so ift es höchst wahrscheinlich, daß sich der ungleich größere Teil berselben in der mannigfaltigsten Bewegung befand und zwar jedes seine eigene gradliniggleichförmige Bewegung mit berfelben Geschwindigkeit fortsetzend, bis es etwa auf ein anderes tmf. Vermöge bes Zusammentreffens ber Elemente infolge ber ut fprünglichen Bewegung mußte bann ein Geschehen im eigentlichen Sinne eintreten, falls zwischen biesen Glementen gewisse qualitative Gegenfätze bestanden.

Außerdem läßt sich auch die Möglichkeit denken, daß ein Teil der Realen ursprünglich ineinander gewesen sei und demgemäß in ursprünglicher Wechselwirkung gestanden habe. Freisich läßt Hendewerk weder ursprüngliche Bewegung, noch ursprüngliches Ineinander zu, denn er meint, durch letzteres kämen in die Qualität der Realen auch ursprüngliche Relationen hinein; vielmehr sollen nach ihm die einsachen Wesen unsprünglich "ganz isoliert" gedacht werden (a. a. D. 244). Das Wort "ursprünglich" kann hier leicht Verwirrung stiften. Heißt es soviel als ursachlos, unbedingt, so ist es richtig, daß jedes Reale an sich ursprünglich ohne Relation und inneres Ge-

<sup>\*)</sup> Das Beitere s. 3. B. bei herbart. IV. 229 u. D. Flügel: Probleme ber Philosophie u. s. w. 1876. S. 48.

schen gebacht werden muß. "Ursprünglich" kann aber auch nur zeitlich verstanden werden, und dann bedeutet ursprüngliches Ineinander dies, daß dem Ineinander kein anderes räumliches Verhältnis je vorausgegangen ift. Wenn nun feststeht, daß die Realen, für sich selbst betrachtet, völlig relations= los find, so ift damit nicht gesagt, daß es historisch einen Zeitpunkt gegeben habe, in welchem sie wirklich isoliert, also ohne alle Relation und nicht mit einander in Wechselwirkung gewesen seien. Denn sowenig die Relationen, in welche die Wesen doch anerkamtermaßen in der Reit verwickelt werden, ihrer absoluten Bosition Eintrag thun, ebensowenig ist dies der Kall, wenn die relative Bosition mit der absoluten von Ewigkeit her verbunden gedacht wird. Es ist daher recht wohl benkbar, daß einzelne (ja daß alle) Elemente ursprünglich, d. h. ohne daß es je anders gewesen ware, incinander waren. Im Falle einer qualitativen Verschiedenheit der im Zusammen befindlichen Wefen war damit auch ein wirkliches Geschehen gegeben und zwar urfprünglich ber Zeit nach, aber keineswegs urfprünglich, wenn es ursachlos bedeutet. Die reale Bedingung des wirklichen Geschehens liegt hier, wie überhaupt, in dem qualitativen Gegensatz der betreffenden Besen, die formale Bebingung hingegen in dem räumlichen Zusammen derselben. Das lettere kann ursprünglich b. h. von Anfang an ebensowohl ftattfinden, als jedes andere Lagenverhältnis, wie das Außereinander bez. Aneinander.

So haben wir eine doppelte Möglichkeit erkannt, in welcher bie realen Wesen in Wechselwirkung geraten können, entweder infolge des ursprünglichen Ineinander oder der ursprünglichen Bewegung. Damit ist der Schluß auf einen ersten Beweger hinfällig geworden. Um das Geschehen überhaupt zu ersklären, bedarf die Metaphysik der Annahme Gottes nicht.\*)

<sup>\*)</sup> Das Nähere über die Ansicht Hendewerks f. in der Beitsschrift für exakte Philosophie. IX. 155: Über Anwendung der metasphhssischen Begriffe auf den Gottesbegriff.

Diesem Gedanken kommt auch Köstlin einmal ziemlich nabe, wenn er es für möglich hält, "daß man beim Wefen der Welt, wie es einmal ist und in allem Wechsel sich gleichbleibt, mit unserm Denken stehen bleibe. Dann aber ift bas Lette, bei welchem wir uns beruhigen follen, eben nur ber Bebanke an einen aus unendlichen (ungahlig) vielen Stoffen und Rraften bestehenden thatsächlich vorhandenen und immer in Bewegung und innerer Wechselwirkung begriffenen Mechanismus. hat dann auch fein Recht, von einer Urkraft zu reden und diese der Welt beizulegen."\*) Wenn Köstlin freilich dabei meint, man muffe fich eben über ben Regreß ber gegenseitigen Anregung hinwegsetzen, so ist darauf schon geantwortet mit ber Erkenntnis, daß die Bewegung als solche, sowie auch das Ineinander verschiedener Wesen ursprünglich möglich sein kann und also keiner weitern Anregung von anderwärts her in dieser Hinsicht bedarf.

Bisher war von dem Geschehen im allgemeinen die Redc. Diese Betrachtungen, daß überhaupt die realen Wesen wirken oder Kräfte äußern, führen nicht zu Gott. Dies alles ist möglich ohne ein außerhalb der realen Wesen stehendes Prinzip zur Histe zu rusen. Daher die Berechtigung der allgemeinen Metaphysis, welche sich nur auf die allgemeinen Formen des Gegebenen erstreckt, von einem solchen Prinzip völlig abzusehen.

Anders aber ist es, wenn man das besondere Geschehen in den sogenannten Zwecksormen ansieht. Was sich aus deren Betrachtung ergiebt, ist bereits erörtert, sowie auch daß sich daraus keinerlei Schlüsse auf die Art und Weise des göttlichen Thuns ziehen lassen, noch auf die besondere Berbindung Gottes mit der Welt. Versucht man indes sich das Verhältnis Gottes zu den realen Wesen unter genauer Festhaltung unserer meta-

<sup>\*)</sup> Köstlin: Theologische Studien und Kritiken. 1876. S. 29.

physischen Begriffe dem Verständnis einigermaßen näher zu bringen, so stellen sich der Möglichkeiten so viele heraus, wie im allgemeinen das Verhältnis Gottes zur Welt gedacht werden kann, daß eine Entscheidung für die eine oder die andre als die richtige oder auch nur wahrscheinliche kaum thunlich ist. Doch erörtern wir hier diese Möglichkeiten, die sich zunächst darbieten, natürlich ohne zu behaupten, die eine oder die andre treffe das Verhältnis, wie es wirklich ist.

Es erweift sich zuvörderst als möglich die Annahme, daß alle Realen ursprünglich in einander, also mit Gott zusammen waren.

An sich zwar betrachtet ist dieser Fall, wie wohl möglich, boch unwahrscheinlich. Allein sobald man von den gegebenen Aweckformen in der Natur auf eine Intelligenz geführt ist, welche die Weltwesen durchschaut und die nötigen Verbindungen unter denselben hergestellt haben muß, und wenn dabei ber Sat, daß Kausalität an das Zusammen der Wesen geknüpft ift, auf Gott angewendet werden soll, so muß von den verichiedenen, möglichen Fällen der räumlichen Lagenverhältniffe ber Realen ein solcher als wirklich angenommen werden, welcher jene Kausalität Gottes auf die Weltwesen zuläft; alle andern Källe, welche diese von den Zweckformen der Natur felbst geforderte Rausalität ausschließen, sind zwar an sich in abstracto betrachtet, möglich, aber sie hören auf dies zu sein, sobald man auf den gegebenen Weltzusammenhang reflektiert. Ein Fall nun, in welchem der erforderliche Raufalnezus zwischen Gott und den Realen sehr leicht denkbar ist, ist der, daß alle Realen ursprünglich sich mit Gott im vollständigen oder teilweisen Zusammen befunden haben.

Hiermit ist der Zeit nach ursprünglich eine unermeßliche Fülle von innern Zuständen in Gott gesetzt, ohne daß er das durch etwas Fremdartiges in sich aufgenommen hätte. Wit diesen Zuständen mag zugleich die objektive Grundlage des göttlichen Selbstbewußtseins gegeben sein. Auf Grund dieser innern Zustände erkannte Gott die Qualitäten der verschiedenen Realen auf eine anschauliche Weise.

Jest kann man fortfahren: infolge seiner Intelligenz überfah Gott vor aller Zeit mit einem Blicke bas ganze Reich ber Wesen und die aus ihnen zu bildende Welt mit ihrer ganzen Entwickelung in der Zeit. Da nun innere und äußere Buftande einander durchweg genau entsprechen muffen, so werben alsdann auf Grund innerer Zustände in Gott, die man Blan, Absicht, Wille nennt, Reale von bestimmter Qualität nach gewissen quantitativen Verhältnissen mit einander verbunden aus ihm herausgetreten fein.\*) So muß benn Gott gebacht werden als überschauend die unendliche Möglichkeit bes Werdens und aus dieser heraushebend das endliche Werden (Herbart). hiermit ist Gott Urheber aller Bewegungen, aller Substanzen, (sofern biefe zusammengesett find) und aller Rräfte (sofern diese sich im Zusammen geltend machen). Als erste Produtte dürften wohl in Anbetracht der uns sichtbaren Welt die einfachen chemischen Grundstoffe zu betrachten sein, die, wenn man fich der Rant=Laplaceschen Anficht über die Entstehung des Sonnensystems anschließt, sphärisch zusammengeballt und in bestimmte Rotation versetzt wurden, so daß nun nach gewissen mechanischen Gesetzen sich neue, selbständige Gebilbe Inzwischen dauerte die Wirksamkeit Gottes fort, entivicteln. indem er reale Wesen durch Herbeiführung einer bestimmten Art von Wechselwirkung in gewisse Susteme von innern Au-

<sup>\*)</sup> Wollte man besonders gefällig gegen die Ausbrücke des Monismus sein, so könnte man die Realen, welche ursprünglich in Gott gedacht werden, die "Natur in Gott" nennen; könnte von Emanation, Aus-sich-heraussehen, Aus-sich-entlassen und dergleichen reden, aber selbstverständlich hätten hier diese Ausdrücke andre Bedeutungen, indem es sich immer um Wesen handelt, die hier dem Sein nach ebenso selbsträndig ausgefaßt werden, als Gott.

ständen versetzte, um sie zur geeigneten Zeit als Bestandteile organischer Keime auf jenen Weltkörpern wirksam werden zu lassen. Durch die Weltschöpfung trat demnach an die Stelle der unmittelbaren Verbindung Gottes mit den Wesen, welche zur Weltbildung verwendet wurden, eine mittelbare. Indem Gott, wie bemerkt, durch den Akt der Schöpfung gewisse Reale in bestimmten quantitativen Verhältnissen aus sich entließ, hörte doch die Gemeinschaft mit diesen Wesen nicht auf, sie ward nur eine durch andere Wesen vermittelte, welche auch die fernere Verbindung Gottes mit der Welt unterhalten mögen.

Es würde sich im Wesentlichen an dieser Ansicht nichts ändern, wenn man zweitens annehmen wollte, daß Gott ur= fprünglich nur mit einem Teile der Realen gufammengewesen, mit den andern aber erst nach und nach zusammen= gekommen wäre. Zum Behufe biefes allmählichen Zusammentreffens, mag man einmal auf die ursprünglichen Bewegungen ber Realen außer Gott reflektieren, zum andern an absichtliche Bewegungen von Seiten Gottes. Diefe lettern haben, wenn man Gott umgeben bentt von einem größern Romplex realer Elemente, nichts unbegreifliches an sich, wie dies der Fall wäre, wenn man Gott als ein isoliertes Wesen außer Rus sammenhang mit andern auffassen wollte. Im Übrigen würde die Betrachtung dieselbe bleiben, wie vorhin, wo das Zusammen als ursprünglich gesetzt wurde, nur daß dabei gewisse Wesen erft von dem Augenblicke an, wo sie mit Gott in Berbindung traten, zur Weltbildung Berwendung finden konnten. Endlich barf man drittens auch, ohne die ontologischen Bringipien gu verleten, annehmen, daß die Weltwesen, welche unfere Erfahrungswelt konstituieren, überhaupt nie mit Gott in un= mittelbarer, sondern von jeher nur in mittelbarer Berbindung gestanden haben. Hiernach könnte man der uns sicht= baren Natur eine höhere als vorangehend denken, welche aus Befen bestände, mit benen Gott in näherer Berbindung mar. Diese höhere Ordnung der Dinge, der wohl schwerlich Wesen sehlen werden, welche unsere Seelen in dem Maaße übersteigen, als diese die übrigen die Materie bildenden Wesen, ließe sich dann in gewisser Beziehung als Vermittlerin denken, durch welche Gott die uns gegebene Welt schus.\*)

Es ist ersichtlich, daß man, um das Verhältnis Gottes zur Welt im allgemeinen begreislich zu sinden, keineswegs die sichern Begriffe der allgemeinen Metaphysik zu verlassen braucht, sondern daß dieselben sich zu dem Behuse auf mehr als eine Weise verwenden lassen. Aber es leuchtet auch ein, wie wenig mit dergleichen allgemeinen, möglichen Bestimmungen eine wirkliche Erkenntnis Gottes gewonnen wird. Nur soviel sieht man sosort, daß die Metaphysik hier der Phantasie, wie auch zum Teil der begriffsmäßigen Erkenntnis für etwaige nähere Bestimmungen der Religion noch freien Raum genug läßt.

Will man — was ja immer bedenklich ift — die Begriffe der realistischen Metaphysik auf Gott selbst anwenden, so ge langt man weder zu Unmöglichkeiten, noch zu unwürdigen Borstellungen. Gott müßte dann auch nach dem strengen Begriff des Seins als ein absolutes Wesen gedacht werden, dessen eigentümliche Qualität von den Qualitäten aller übrigen Wesen unendlich adweicht. Bermöge dieser seiner Qualität beherrscht Gott als das höchste Reale alle anderen Wesen, mit denen es, sei es unmittelbar oder mittelbar, zusammen ist. Dies läßt sich auf Grund der Metaphysik im allgemeinen noch sehr wohl einsehen, da aus einem unendlichen Abstande der Qualität eine unendliche Energie der innern Bestimmungen folgt, nach welcher alles Geschehen und alle Gestaltung im betreff der untergeordneten Realen sich richten muß. Dagegen ist es nicht möglich, alle Folgen, die in dem bezeichneten qualitativen Verhälmis

<sup>\*)</sup> Bgl. auch Cornelius: Über die Entstehung ber Belt. 1870. S. 207 ff.

Gottes zu den einfachen Welt-Wefen begründet find, im besondern darzulegen; daher denn auch Gott als Substanz für uns nicht näher erkennbar ist. Es erhellt nämlich ohne weiteres. daß das höchste Wesen, als Trager einer Fülle von Gigenschaften ober Accidenzen, unter ben Begriff ber Substanz zu subsumieren ift. Wir muffen und Gott benten als Intelligenz ober Beift, als ein perfonliches, felbstbewußtes Wesen. aber kann Substantialität ohne Kaufalität widerspruchsfrei nicht gedacht werden. Daber muffen auch in Ansehung der Substantialität Gottes oder seiner innern Bustande gewisse Bedingungen bestehen, und zwar gewisse ursprüngliche Bebingungen, sofern man jene Substantialität als eine ursprüngliche zu fassen hat; und hier mag man an das ursprüngliche Rusammen Gottes mit allen oder einem Teile der realen Wefen benken. Könnten wir biefe Bedingungen in ihrer Befonderheit erkennen, so murbe uns damit auch Gott als Substanz im Besondern begreiflich werben. Allein zu einer solchen Erkenntnis fehlen uns eben die Data. Lediglich aus diesem Grunde fann bas Wefen (bie Substanz) Gottes nicht näher bestimmt werden.

Was wir hervorgehoben haben, sind nur Möglichkeiten hinsichtlich des Verhältnisses Gottes zu den ursprünglichen Weltwesen für den Fall, daß die metaphysischen Begriffe auf Gott übertragen werden. Niemand kann natürlich sagen, daß es sich so verhalte, aber auch niemand, daß es sich so nicht verhalte. Außerdem dürsten wohl alle diejenigen, welche zum religiösen Glauben gelangt sind, ein gewisses Widerstreben empfinden, wenn der Gegenstand der höchsten Verehrung in unsere Begriffe, welche ja doch in dieser Hinsicht nur in größter Allgemeinheit anzuwenden sind, gefaßt werden soll. Niemand hat dieses Widerstreben vielleicht mehr empfunden, als Herbart selbst. Ohne Zweisel schwebten auch ihm die oben charakterissierten Wöglichkeiten vor, aber wir begreifen es, wie er, im

Begriff, berartige Betrachtungen weiter auszuspinnen, plötlich abbrechen konnte mit den Worten: der Verfasser fühlt sich nicht im Stande, länger fortzufahren, die Feder versagt ihm.

Naturphilosophie und Bsychologie, bemerkt er, ziehen sich von felbst zurud, wo sie im Gegebenen eine Runft voraussetzen müssen, die alle menschliche Erklärung übersteigt. Alle Runft, die wir begreifen, sett den Gebrauch der Organe voraus: alle Bilbung bes Beiftes, die wir fennen, geschieht unter Bedingung des sinnlichen Bahrnehmens; für eine Runft und für eine geistige Macht, die vom Organismus ben erften Grund enthält, fehlt uns jede Analogie; es ist unvermeidlich, hier bewundernd still zu stehen vor dem, der unendlich über uns ist. Bergichtleistung auf alles Erklären ift bier ber Grundzug einer Weltansicht, die nicht mehr theoretisch, sondern nur äfthetisch sein kann. Wie oft wird man noch an den Unterichied zwischen Glauben und Wiffen erinnern muffen! schwer wird es gefaßt, daß die Auversicht des Glaubens wesentlich verschieden ist von der Schärfe einer Demonstration, und daß der Glaube an seine eigne Kraft nicht glaubt, wenn er die Demonstration mit einer Art von Eifersucht betrachtet. Der religiöse Glaube bedarf keiner Beweise, wohl aber der Bestätiqung, woran fein Mangel ift." (Serbart.)\*)

An die Stelle der sittlich religiösen (ästhetischen) Weltanschauung eine theoretische zu setzen, liegt durchaus nicht im Geiste der realistischen Metaphysit; sie erinnert sich sehr wohl ihres Ursprunges aus der Erfahrung und weiß, daß sie eigentlich keine andere Bestimmung hat, als die Begriffe, welche die Erfahrung uns aufdrängt, denkbar zu machen. Indessen bietet sie der Religionsphilosophie das wichtige Resultat dar, daß

<sup>\*)</sup> Bödler a. a. D. II. 364 scheint von Herbart nur nach der geläufigen theologischen Tradition zu wissen; wie hätte er sonst von dem nüchternen Herbart sagen können: "seine Philosophie ist eine schwindelhafte (!) Abirrung in das Deistisch-Rationalistische."

Sott als ein außerweltliches, d. h. substantiell von der Welt verschiedenes Wesen aufgefaßt werden muß, ohne hierbei an räumliche Bestimmungen zu denken. Mit dieser Erkenntnis ist der Pantheismus in allen seinen Formen wissenschaftlich zurückewiesen, welcher das außerweltliche Wesen und dessendes Wohlswollen hinwegnimmt und als Nepotismus erscheinen läßt.

Alle bisherigen Auseinandersetzungen ließen es ganz unsentschieden, ob die realen Wesen ihrem Sein nach vollsständig absolut oder von Gott erst gesetz sind. Gehen wir endlich noch auf diese Frage ein.

Wenn man von einer Schöpfung aus Nichts im strengen Sinne, also der letzten realen Wesen redet, so spricht man einen Gedanken aus, welcher metaphysisch völlig unvollziehbar ist. Das wußte auch die Kirche recht wohl, wenn sie jenen Aussbruck gebrauchte; sie sicherte sich damit wohl gegen alle pantheistischen und dualistischen Systeme, aber sie war sich dessen bewußt, daß sie damit einen völlig unbegreislichen Akt Gottes bezeichnete. Immerhin scheint dieser Gedanke eine gewisse logische Befriedigung zu gewähren, indem er den psychologisch so natürlichen, monistischen Trieb befriedigt und zuletzt alles Sein in Eine Spize auslausen läßt und Alles in Eins zusammensaßt.

Gleichwohl ist hier das monistische Ziel nur scheinbar erreicht, denn in Wahrheit hat man es dennoch mit einer Vielheit und zwar einer ursprünglichen zu thun. Diese wird nämlich in Gott hinein gedacht, denn dieser als Schöpfer darf doch
nicht ohne Gedanken, Sinsicht, Willen u. s. w. vorgestellt werben; aber auch noch eine Vielheit anderer Art kommt auf diese
Weise in Gott hinein. Gott muß doch notwendig eine Vorstellung von den Weltwesen haben, ehe er sie ins Dasein ruft;
die Vielheit und Mannigsaltigkeit also der Qualitäten ist zunächst in Gott als Vorstellung vorhanden. Fernex soll Gott
diesen vorgestellten Qualitäten Existenz geben, und zwar ledig-

lich durch seinen Willen; er muß also gedacht werden als ein Befen, ausgerüstet mit ber — natürlich völlig unbegreiflichen - Fähigkeit, andere Wesen als seiend zu setzen. Da nun sofort das geschehen oder wirklich werden muß, zu dem alle Ursachen vorhanden sind, und da alle Ursachen zur Existenz ber realen Wesen lediglich in Gott liegen und bort stets beifammen sein sollen, so sind jene verstellten Qualitäten als Bebanken Gottes, nicht Gebanken in unserm Sinne, auch nicht blog im potentiellen Sinne, sondern sie find, wie man es ausbrückt, schon reale Gedanken, ober doch Gedanken, welche unmittelbar in die Realität übergehen. Dann aber liegt auf der Hand, bier hat man es mit einer Bielbeit zu thun und zwar mit ganz der nämlichen Bielheit und Manniafaltigkeit, welche vorausgesetzt wird, wenn die realen Wesen als von vornherein existierend angesehen werden. Der Monismus ist hier nur Schein; das Eine, was gesetzt wird, ist nur ein scheinbares Eins, ist in Wahrheit nicht allein eine innere Vielheit, sondern auch ein Reim zu äußerer, realer Bielheit; noch gang abgesehen von der völligen Unbegreiflichkeit.\*)

<sup>\*) &</sup>quot;Der Pantheismus ift ein untlarer, nicht zu vollziehender Bebante. Bestimmt gedacht erhebt er bie Bielheit und Berfchiebenheit als folde gur Ginheit, mas mit aller Erfahrung von ber Belt im Biberfpruch fteht. Thatfachlich ift bas Abfolute ber Bantheiften feine Ginheit, fonbern bie allgemeine Wechselbeziehung ber Bielen, bas allgemeine Element ber Natur, ein Begriff, wie er bem bes Unbebingten biametraler nicht entgegen fteben konnte; benn bas Allgemeine ift mechfelfeitige Beziehung der Besondern und verträgt wegen dieser seiner relativen Ratur teine absolute Bosition . . . . Indem der Pantheismus dahin gedrängt wird, bas Unbedingte auf diefes empirifche Element gurudguführen, bebt er ein Unbedingtes felbft auf und wird fo leicht Atheismus ... Der Pantheismus ift auch purer Überfluß, benn warum noch ein Unbebingtes, wenn es icon die Welt ift." Schäffle: Bau und Leben bes focialen Rorpere. 1875. I. S. 164. Doch ift bei dem nämlichen Schriftfteller au erkennen, wie fehr ber natürliche Trieb bes Monismus bas gange Beiftesleben beftimmt. Schäffle fieht die Unmöglichfeit und Unwiffen-

Ein anderer Vorteil der strengen Schöpfung der Realen aus Nichts scheint barin zu liegen, daß Gott auf biese Weise nicht an die Anzahl, noch an die Qualitäten der realen Wesen gebunden wäre, vielmehr hätte er diese selbst nach ihrer ver= schiedenen Qualität und Anzahl so geschaffen, wie sie gerade nötig waren, um die vorliegende Welt hervorzubringen. Das Bedenken gegen die Annahme selbständiger, ursprünglich existie= render Wesen spricht Reiche so aus: "Die realistische Philosophie lehrt, daß die ganze Welt der Substanzen, wie sie ist und gewesen ist, und mit allem, was noch an ihr geschehen mag, an dem Schöpferrat Gottes hängt. Beten kann man zu einem solchen Schöpfer wohl, ohne die Furcht, ihn in Berlegenheit zu bringen, denn wenn ich etwa dieser Beter bin, so darf ich voraussetzen, daß er Wege genug hat, um mir zu geben, was mir gut ist, und was er mir geben will, und daß, hätte er diese Wege nicht für mich, er entweder mich oder diefe Welt nicht würde geschaffen haben. Er hat alle berechtigten, alle irgendwie bas Seil betreffenden Bedürfnisse feiner Geschöpfe zuvor durchschaut und zuvor für Mittel gesorgt, daß sie befriedigt werden konnen. Sonft ware diese Welt nicht. Aber wenn ich recht zusehe, so habe ich diese Gewißheit nicht ihm allein, sondern noch einem besondern Umstande zu danken, nämlich dem, daß unter den möglichen Welten, deren

schaftlickeit des Monismus ein, dennoch glaubt er daran. "Wir selbst glauben daran, daß Leben und Waterie, Geist und Leib zwei Seiten Eines Dinges in seiner Entwicklung für uns sind, aber wissenschaft: Lich ift noch immer keines durch das andre erklärt... Behauptet man also mit den Monisten, daß Geistiges und Materielles zwei Erscheinungen Einer Substanz für uns sind, so kann man doch logisch weder die Substanz bloß auf eine dieser zwei Erscheinungsweisen noch die eine Erscheinungsweise auf die andere, sondern nur beide auf die Substanz zurücksühren. Diese aber kennt niemand, sie ist ein reines X." (a. a. D. II. 486); noch deutlicher würde es sein: aus Einer Substanz läßt sich überhaubt nichts, am wenigsten Verschiedenes logisch ableiten.

Rahl jedenfalls eine beschränkte, geschlossene zu nennen, auch diese Welt, zu der ich gehöre, möglich war. Und bieser Umstand war nicht nur von dem hochsten Wesen, zu dem die Teleologie führt, sondern eben so sehr von den vorgefundenen Realen abhängig. An diefe war das höchste Wefen gebunden, wie an ein Verhängnis; es mußte sie nehmen, wie es sie fand. Ferner: wenn wir auch einerseits bas Werk anstaunen und preisen muffen, das nur die Meisterhand des Höchsten bervorbringen konnte, so zeigen sich boch sehr bedenkliche Mängel in biesem Werte, die in letter Instanz auf die Ungefügigkeit bes Materials beuten, aus dem es gemacht ist. Das höchste Besen ist nach dieser Lehre wohl in sich selbst vollkommen, es ift überaus weise und sehr mächtig, benn alles Geschehen, mas auf Grund ber Realen möglich war, liegt in seiner Hand; es ist durch und durch wohlwollend, ein Wächter des Rechtes, ein Vergelter aller guten und bofen Thaten, im ganzen Sinne des Wortes innerlich frei. Aber als Schöpfer der Substanzen leidet es unter seinem Berhängnis mehr, als eines seiner Geschöpfe. \*\*)

Dies Bebenken läuft barauf hinaus, daß Gott gebunden sei an die Zahl und Qualität der realen Wesen. An die Zahl wäre er nur insosern gebunden, als er sie nicht vergrößern könnte. Sine Verminderung der realen Wesen, wenigstens der Effekt einer Verminderung wäre natürlich für das höchste Wesen sehr leicht thunlich, indem die nicht zur Verwendung kommen sollenden, außer Zusammenhang mit den andern Wesen, versetzt würden, dann sind sie ja für diese so gut als gar nicht vorhanden. Wenn nun aber von einer Gebundenheit an die Qualität die Rede ist, so ist hiermit die ursprüngliche, unveränderte Qualität gemeint, nicht aber deren Sigenschaften

<sup>\*)</sup> Reiche: Über die Schöpfungsfrage. Im Jahrbuch des Bereins für wissenschaftliche Pädagogik, herausgegeben v. Ziller. 1870. II. S. 21.

und Kräfte, welche ja erst die Folge der Wechselwirtung dieser Qualität mit andern entgegengesetzen find. Eigenschaften, Rräfte. Bewegung, furz Substantialität ber Wesen hängt auf ber einen Seite ganz von dem Zusammen der betreffenden Wesen ab; wer dies ordnen kann, hat auch die daraus sich ergebenden Kräfte in der Gewalt. Allerdings nur nach der einen Seite, nach der andern Seite hängen ja die Kräfte als Qualitätsäußerungen gang und gar von der ursprünglichen Qualität der Wesen ab. An diese ist auch die höchste Intelli= genz gebunden. Aber das ift keine Beschränkung berfelben. Denn Gott würde an beren Qualität gebunden sein, auch wenn er sie geschaffen hatte. Gine Qualität schaffen und sich nicht daran binden, sie so behandeln als wäre sie nicht geschaffen, ober nicht so geschaffen, wie sie geschaffen ist: solche Willfür wäre Nonsens, wenn sie auf das höchste Wesen bezogen werden sollte. Das hieße nicht bloß unwürdig von Gott benken, das hieße auch hinsichtlich der Materie zurückfallen in den alten Begriff der ödn, welche eben qualitätsloß ist und aus der darum alles gemacht werden kann. Das ist ein Widerspruch. Wenn also Gott die realen Wesen schafft, bann muß er fie von bestimmter Qualität schaffen, und barin liegt unmittelbar, daß er bann auch an diese Qualität gebunden sein muß. Natürlich mußten diese Wesen, falls sie die Welt bilben sollen, auf einander wirken können. Dies erfordert, daß zwischen denselben bestimmte, qualitative Gegenfätze bestehen. Ohne bestimmte Qualität fein Sein, und ohne Gegensat fein Wirken. Hieran ist natürlich auch Gott gebunden. Ihn bavon entbunden denken, hieße das im Begriff undenkbare, das schlecht= hin unmögliche als möglich benken.\*)

<sup>\*)</sup> Darin etwas Gottes Unwürdiges finden, daß man fagt, er sei an die logischen und ethischen Wahrheiten gebunden, heißt die Sache nicht verstehen. Der Jesuit Johannes Ferrandus veröffentlichte 1647 eine Untersuchung über die Resiquien, in der er auseinanderset,

Also dies Gebundensein an die Qualität der realen Besen besteht für Gott, mag er biese geschaffen haben ober nicht. Nun tann man nur noch fagen: wenn er fie aber schuf, fo hatte er es in der Hand, welche Qualitäten er schaffen wollte, im andern Falle mußte er sie nehmen, wie er sie vorfand. Allein so gang nach Belieben konnten boch auch bie Qualitäten nicht gesetzt werden, wenn sie infolge einer auf guglitativem Gegensate der Wesen beruhenden Wechselwirkung eine Welt bilden sollten. Vor allem — bas steht a priori fest — mußten Qualitäten von verschiedenen Gegensätzen geschaffen werden. Die Widerspenstigkeit oder "Ungefügigkeit" also ber Materie nämlich der letzten Realen, von welcher oben die Rede war, kann nur bezogen werden auf das Gebundensein an die Qualität ber realen Besen. Dasselbe ift aber, wie schon bemerkt, ebenso vorhanden, wenn man die Realen als von Gott geschaffen Derfelbe Gebanke liegt in bem "Berhängnis", bem Gott unterliegen foll. Man mußte benn gerabezu fagen, Gott schafft sich selbst erst das Verhängnis, indem er die Welt schafft. Aber niemand kann vernünftigerweise in dem Umstande, daß Gott sich an die logischen und ethischen Wahrheiten bindet, ein Verhängnis sehen; im Gegenteil, sich nicht baran binden, wäre ein Zeichen der Unfreiheit im Denken und Wollen, also ein Berhängnis.

man habe sich vergeblich und fälschlich barüber aufgehalten, daß sich bieselbe Dornenkrone, dasselbe Kreuz, dieselben Rägel zum Kreuz, dieselben Rnochen, Köde u. s. w. so häusig in den verschiedenen Kirchen wiedersinden; eins könne doch nur echt, die andern aber müßten unecht sein. Mit Nichten, antwortet der Jesuit, Gott ist allmächtig, er hat gemacht, daß jene Resiquien sich vermehrten, sodaß sie alle echt sein können. Unum midi sat erit in praesentia dicere, supremum numen dubio procul explicuisse potentiam in iis nominatim Resiquiis multiplicandis seu replicandis. s. Lazarus: Ibeale Fragen. 1878. S. 274. Sagen: es sei Gott unmöglich zu machen, daß zwei oder mehrere Dornenkronen die echten seien, heißt eben anerkennen, daß Gott an die logischen Urteile gebunden sei.

Wollte man endlich beides zu vermeiden suchen, sowohl eine Schöpfung der einfachen Wesen, welche als lette Bestandteile die Welt bilden, wie auch ein ursprüngliches, absolutes Sein berfelben, so bleibt nichts anderes übrig, man muß biefe Befen als Zustände oder Modifikationen des Ginen Absoluten fassen. Auch innerhalb der metaphysischen Voraussehungen bes Realismus ist ein berartiger Versuch bes Monismus von Lott gemacht.\*) Lott hält (wie biefer Gedanke ja auch sonst geäußert ift, z. B. von Lote), eine Wechselwirkung zweier voll= tommen selbständiger Wesen für unmöglich, und ift der Meinung, daß, was auf einander wirkt, auch im Grunde genommen wesentlich Eins ist; er setzt baher nur Gin Absolutes und in biesem eine ursprüngliche, ursachlose Vielheit qualitativ verschiedener Zustände, welche sich gerade so zu einander verhalten sollen, wie dies die realistische Metaphysik von den schlechthin selbständigen Wesen als den letzten Elementen der Natur lehrt. Möchte man nun auch die Fassung des Absoluten im obigen Sinne zugeben, so bieten sich boch sehr erhebliche Schwierigfeiten im Sinblick auf bas erfahrungsmäßig Gegebene bar. Um sofort den Kardinalpunkt hervorzuheben, so ist es keines= wegs ohne weiteres ersichtlich, wie unter Zugrundelegung von Lotts Ansicht die Existenz-besonderer Intelligenzen oder Perfonen, wie sie uns thatsächlich gegeben sind, möglich ift. Bekanntlich führt die Analyse des Selbstbewußtseins zu der Annahme eines gemeinsamen Trägers aller physischen Zuftände eines Individuums, also zur Voraussetzung einfacher Seelen-Diese lettern sind nun nach Lott nur einige von den ursprünglichen Ruftanden (erfter Ordnung), welche dem Einen

<sup>\*)</sup> Franz Karl Lotts Metaphhfik aus seinem handschriftlichen Rachlaß herausgegeben von Th. Bogt. Im XII. Jahrbuch des Bereins für wissenschaftliche Pädagogik. Langensalza 1880. S. 209. Bgl. die Bemerkungen darüber im XIII. Jahrbuch des genannten Bereins. 1881. S. 6 ff.

Absoluten inhärieren: was wir Empfindung, Borstellung u. s. w. nennen, find bloß Buftanbe jener ursprünglichen Ruftanbe. bervorgegangen aus einer Wechselwirtung ber Buftanbe erfter Um nun ber Erfahrung zu genügen, muffen bie Ruftande zweiter Ordnung, nämlich die Empfindungen, Borstellungen und alle geistigen Vorgänge, die man zu einem Individuum rechnet, aufgefaßt werden als ein besonderes, relativ abgeschlossenes System von innern Zuständen, welche einem bestimmten Bustande erster Ordnung, der hier als Seele gilt, wesentlich zugehören. Sonft könnte eben ein Zustand erster Ordnung (Seele) nicht als ein geistiges Individuum, wie es uns als relativ felbständiges Ganze gegeben ift, an-Das ist aber nicht möglich, da sowohl die gesehn werden. Bustande erster Ordnung, als auch die zweiter Ordnung, welche aus der Wechselwirkung der erstern hervorgehn sollen, immer nur Buftanbe Gines und besfelben fie alle umfassenben Befens Wohl ist aus ber Herbartschen Psychologie bekannt, daß aus einer gewissen Wechselwirtung der Borftellungen neue, besondere Zustände, wie z. B. die Gefühle hervorgehn, sodaß man sagen kann, diese sind Zustände von Zuständen, haben ihren Sit in gewissen Vorstellungen, die sich gewissermaßen als Träger der Gefühle bezeichnen lassen; gleichwohl ist es doch die Seele, welche nebst den Vorstellungen auch die aus beren Wechselwirkung hervorgegangenen Gefühle als ihre Bustände in sich hat, sodaß sie es ist, welche nicht allein vorstellt, sondern auch fühlt. Allerdings giebt es unter den Borftellungsfreisen Eines und besselben Individuums Partien, welche fo gut, wie in keinem direkten Zusammenhang mit einander steben, ja in frankhaften Zuständen kann sich wohl auch das Ich in mehrere Personen spalten, aber immer find dies doch nur psychische Erscheinungsweisen, welche nacheinander oder wechselnd im Bewußtsein sich geltend machen und im Grunde genommen auf Eine Verfönlichkeit hinweisen. Dies muß nun auch von dem Ginen Absoluten Lotts gelten, für dessen Denkbarkeit er fich vornehmlich auf die Analogie mit der Psychologie bezieht. Streng genommen tann aus all ben Zuständen biefes Ginen Absoluten auch nur Gine Berfonlichkeit, nämlich eben die bes Absoluten resultieren. Dieses allein ist Träger aller Zustände sowohl erster als zweiter Ordnung. Übrigens ist schon eine Mehrheit qualitativ gleicher, von einander unabhängig bestehender Wesen (z. B. Seelen) nicht wohl benkbar, wenn man dieselben als innere Auftande, Atte Gines Absoluten auffaßt. In diesem kann jeder qualitativ bestimmte Akt eben nur als ein einziger existieren. Mehrere qualitativ gleiche Akte muffen hier nach dem bekannten psychologischen Gefete zu Einem Afte verschmelzen, daher benn auch die Annahme einer Mehrheit qualitativ gleicher Seelen als besonderer, von einander unabhängig bestehender Afte unzulässig erscheint.

Wenn Lott ferner von den Zuständen erster Ordnung, welche er als die Gedanken Gottes anzusehen scheint, fagt, daß sie als göttliche Atte keinerlei Hemmung erfahren könnten (S. 277), so weicht er mit dieser Annahme von der Analogie mit der Psychologie ab, auf welche er doch seine ganze Anschauung wesentlich stütt; benn wenn (S. 274) ausdrücklich anerkannt wird, bag es eben bie Ginheit ber Seelensubstang ift, welche eine Wechselwirtung, also Verbindung und Hemmung unter den Vorstellungen bedingt, so muß dies auch hinsichtlich bes Einen Absoluten gelten, auch hier können die Zustände erfter Ordnung, sofern ein Gegensatz unter ihnen besteht, infolge ber Ginheit ber Substang, ber sie inhärieren, weber unverbunden noch ungehemmt bleiben. Gine Wechselwirfung zwischen Zuständen Giner Substanz ist ohne Hemmung nicht benkbar, falls zwischen diefen Buftanden gewisse Gegenfaße Hier eine Ausnahme zu statuieren, ist durch nichts gerechtfertigt. Es wird eben auf diese Bustande ohne weiteres übertragen, mas von der Störung und Selbsterhaltung ober Wechselwirfung ber selbständigen realen Wefen in Herbarts Metaphysik entwickelt ist.

Allein man febe einmal ganz ab von bem, was die Annahme Lotts metaphysisch unmöglich macht, und frage, was gewinnt man benn mit biefer Anficht? Es ist leicht zu erfennen, weder zur Erklärung der Natur noch für das religiöse Interesse bietet diese Annahme etwas wesentlich anderes als ber realistische Pluralismus. Sobald festgehalten wird, was ja Lott durchweg thut, daß die letten Glemente ber Natur, mögen fie felbständige Wefen, ober nur Buftande Gines Wefens sein, sowohl untereinander, als auch von dem sie auffassenden Subjekt unabhängig bestehen, so hat man bereits die für bie Wetaphysik und Naturforschung wesentlichen Voraussetzungen zugegeben. Diefelben laffen fich nun zur weitern Detailforschung in Physik, Chemie, Physiologie und Psychologie verwenden, noch ganz abgesehen von der Frage, ob nicht das, was wir bisher als Reale bezeichneten, im letten Grunde bem Sein nach von Einem sie alle umfassenden Wesen bedingt ift. Bejahung ober Verneinung dieser Frage ift ganz ohne Ginfluß auf die Ableitung der gegebenen Erscheinungen aus den cben angegebenen Prinzipien. Selbst wenn man positiv gewiß wüßte, die Realen seien ihrem Sein nach alle gleichmäßig abhängig von Ginem höchsten Wesen, so wurde fich bamit für bie Erklärung der einzelnen Erscheinungen der innern und äußern Erfahrung nicht bas minbeste anbern; immer ware bie Erklärung des Individuellen einzig und allein auf die Realen selbst, ihre Qualität und ihr sich barauf gründendes Berhalten zu einander gewiesen. Denn aus dem allen Gemeinsamen kann man das Besondere nicht erklären. Die Beziehung der Realen auf ein sie alle umfassendes Wesen wäre ein Faktor, welcher, weil allen in gleicher Weise zukommend, ganz aus der Rechnung herausfiele und bei Erklärung der der Erklärung bedürfenden Phänomene gar feine Verwendung finden könnte. Die Realen sind für den Naturforscher als solchen in jedem Falle Grenzpunkte, über welche hinaus zu gehen, jede Beranlassung fehlt.

Weiterhin ist die Frage nach der vollen Selbständigkeit oder Abhängigkeit des Seins der Realen auch in betreff des Teleologischen oder Religiösen ohne alle Bedeutung, denn auch hier macht sich, wie schon oben hervorgehoben ist, zunächst nicht die Frage geltend, ob jene Wesen ihrem Sein nach von dem Schöpfer abhängig sind, denn es handelt sich dabei gar nicht um das Sein der einzelnen Wesen, welche wir als die letzten Bestandteile der Natur ansehen, sondern um deren Dasein d. h. um ihre Beziehungen und Verknüpfungen, welche eben als zweckmäßig bezeichnet werden müssen, so daß alles, was uns als Substanz bez. Materie, Kraft und Bezwegung gegeben ist, als das Werk jener Intelligenz angesehen werden muß, mindestens angesehen werden kann.

Die Frage nach der Abhängigkeit der Realen ihrem Sein nach von Einem Absoluten ist bemnach für alle angewandten Disziplinen der Naturforschung und Philosophie, für Physik, Chemie, Physiologie, Psychologie und Theologie völlig irrc= levant. Zwei Forscher können in allen biesen Disziplinen gang genau benselben Maximen folgen und zu benselben Resultaten gelangen, und können bennoch hinsichtlich bes absoluten Seins der letten Elemente gang entgegengesette Ansichten begen, inbem ber eine in dieser Hinsicht metaphysisch strenger, ber andre weniger streng benkt, ober biese Frage ganz babin gestellt sein läßt. Dabei ist wohl zu beachten, daß sich Lotts Eigentüm= lichkeit lediglich auf den einen Bunkt, nämlich die substantielle Einheit, bezieht, im übrigen sieht er die innern Austände des Einen Absoluten genau so an, wie die realistische Metaphysik bie realen Wesen betrachtet, nämlich als ewig vorhanden, von bestimmter, beharrlicher Qualität, von welcher ihre Wechsel= wirkung abhängt und an welche (Qualität) Gott ober bas Eine Absolute gebunden ist.

Der Sache nach ist die einheitliche Weltanschauung auch im andern Falle, nämlich bei der völligen Absolutheit der realen Wesen, gesichert, falls nur eine unbedingte Dependenz alles Geschehens von Gott sestgehalten wird. Hier hat man dam Einheit in der Vielheit, oder einen vernünftigen, organischen Zusammenhang des Ganzen, wenn man will eine Immanenz Gottes in der Welt. Das ist das Wahre und Berechtigte am Monismus.

Das hat auch Benber erfannt. Er bemerkt, bag ein Gott, welcher basselbe in der Form der absoluten Ginheit ift, was die Welt in der Form der gegenfätlichen Bielheit ift, ober eine Metaphysik, welche lehrt, daß die geteilte empirische Welt nur die Erscheinung einer transcendenten stofflichen Bleichheit ihrer Teile ift, untauglich sei für die Religion, wie für die Wiffenschaft; daß aber deffenungeachtet (d. h. doch obgleich der substantielle Monismus verworfen und demnach der Bluralismus statuiert wird), Harmonie, Sinn und Endzwed in ber Welt gefunden werden kann. Das Gine (Gott) in Allem und Alles in diesem Einen schauen, fühlen und damit die höchste Einheit als die Alles producierende, beherrschende und verföhnende Macht in schlechthinniger Abhängigkeit unmittelbar erkennen und innerlich erleben, das ist Religion.\*) Diese Ansicht, welche auch ein "einheitliches Weltbild" genannt wird, ist offenbar nur eine dem Geschmack unserer Zeit Rechnung tragende Umschreibung dessen, was die christliche Religion immer gelehrt hat, nämlich die durchgängige Dependenz der Welt von Gott, oder dessen Allmacht und Allgegenwart.

Bum Schluß mögen nun noch einmal die beiden, streng genommen metaphysisch allein möglichen Weltanschauungen, die

<sup>\*</sup> Bender: Schleiermachers Theologie. 1877. I. 192 u. 216.

١

monistische und die pluralistische, einander gegenüberstellt werden; denn um diesen Gegensatz allein handelt es sich schließlich in der theoretischen Philosophie und demnach auch in der spetulativen Theologie. Und zwar sollen die beiden Weltansichten unter einem Gesichtspunkt dargestellt werden, der den modernen Philosophen und Theologen sehr geläusig ist, nämlich unter dem des Organischen und Mechanischen, wobei sich zugleich zeigen wird, daß es der Monismus nirgends zu einem wahren organischen Zusammenhange, sondern nur zu einem sehr obersstächlichen Schein davon bringen kann, daß es vielmehr der Pluralismus ist, welcher rechtmäßig zur Einheit in der Vielsheit, zu kunstreicher, systematischer Gliederung dis ins Kleine und Kleinste, also zu organischem Zusammenhange geführt wird.\*)

<sup>\*)</sup> Darum bemerkt G. Gerland (Anthropologische Beiträge I. 1875. IV.) mit Recht: "Die atomistisch-mechanische Betrachtungsweise ist einer idealen und ästhetischen Betrachtungsweise des Lebens und der Weltentwicklung nicht nur nicht seindlich, vielmehr leitet sie auf diese hin, ja diese wird erst durch jene vollendet, erst lebendig und lebensekräftig, und umgekehrt, die zweite Aufsassung ist nichts ohne die erste.

# Aber organische und mechanische Weltanschaunng.

In einem ausgebildeten philosophischen System pflegt die allaemeine Weltanschauung, welche darin geboten wird, von bem eigentlichen Fundamente, worauf diese sich gründet, unterschieden zu werden. Denn wenn auch in einem Lehrgebäube. welches ein wirklich zusammenhängendes System sein soll, die Weltanschauung als das notwendige Resultat ganz und gar aus ben Gründen folgen muß und eins mit bem andern steht und fällt, so sind doch in der That nur die allerwenigsten philosophischen Systeme so konsequent durchgeführt und in sich abgeschlossen: "benn von jeher haben sich die Philosophen erlaubt. Meinungen zu begen neben ihrem Wiffen, und jenen die Ausdehnung zu geben, welche diesem versagt war. "\*) Roch mehr macht sich eine berartige Scheidung bei benen geltend, welche ein philosophisches System beurteilen, befämpfen ober Dabei geschieht es nicht selten, bag nur die sich aneignen. Resultate desselben, die allgemeine Weltanschauung ins Auge gefakt und "das eine Brufung bes Spftems genannt wird. wenn man sich fragt und in sich nachfühlt, ob man Gefallen finde an den Lehren besselben. Und den Maßstab des Gefallens

<sup>\*)</sup> Serbart. XII. 254.

bilden teils vorhandene Ansichten, zu denen die neuen passen oder nicht, teils macht sich ein gewisser ästhetischer Beifall gelstend, oft mag es auch nichts anderes heißen, als, ob das System behagliche Ansichten gebe von der Welt und dem Leben."\*)

Gefällt ein System auf diese Art nicht, dann wird oft nach seiner Begründung nicht weiter gefragt, es wird verworfen. So ift es in neuester Zeit ber Begelichen Philosophie ergangen, man mag beren Konsequenzen für die Wissenschaft, ben Staat und die Kirche nicht und glaubt nun in gewissen Kreisen ber Brüfung des eigentlichen Fundaments überhoben zu sein, ja meint wohl nicht felten, die Grundlagen und die Methode bes Suftems beibehalten zu dürfen, wenn man fie nur zu anberen Resultaten hinführe, indem man nicht einsieht, daß jene Resultate die notwendigen Konsequenzen aus den betreffenden Brinzipien find. Gefällt hingegen die Weltanschanung, welche ein Spftem bietet, ober befitt fie wie bei Schopenhauer den Reiz des Nichtgewöhnlichen und Pikanten, dann wird sie angenommen und auf dem Wege des gewöhnlichen Literatentums umhergetragen, auch wenn die eigentlichen Gründe als unzureichend erfannt werden; man glaubt, jene Anschauung besser begründet zu haben, oder daß sie doch besser begründet werden könne; wie wenig Vorsicht aber oft gebraucht wird, wenn ein Resultat begründet werden soll, welches bereits als feststehend erachtet wird, ift bekannt. Derartige Gründe sind bäufig nichts anders, als subjektive Beweggrunde bes Denkens. So ift es namentlich vielfach ber Schellingschen Philosophie ergangen, wiewohl boch prinzipiell zwischen Schelling, Begel und Schopenhauer tein erheblicher Unterschied besteht, und es ist sehr begreiflich, wenn ein Franzose in dieser Beziehung fagt: es werde nur der einen Unterschied finden können, welcher

<sup>\*)</sup> Berbart Wert I. 453.

besonders tief in die Geheimnisse der deutschen Phraseologie eingeweiht ist.

Dak das eigentliche svekulative Kundament der Schelling ichen Philosophie äußerst schwach war, konnte nicht lange verborgen bleiben; allein es imponierte die allgemeine umfassende Weltanschauung berfelben, die sich auf den Gesamteindrud, welchen die ganze gegebene Natur auf uns macht, stütte; und die mancherlei Beziehungen, welche durch einander spielten und von denen man sich angesprochen fühlte, wußte man nicht beser zu bezeichnen, als daß die ganze Anschauung als eine durch und burch organische gerühmt wurde. Selbst Fries, ber ftrenge Kritifer Schellings, meint boch, "biefem gehört bas Berdienst, daß er unter uns zuerft das höchste Geset ber Organisation und ihres Lebens anerkannte und so die Natur in sich selbst lebendig machte, er stellte mit Besonnenheit ben Grundsat auf, daß die Welt unter Naturgesetzen ein organisiertes Ganzes sei; er setzte somit ben Organismus, welcher sonst immer nur ein beschwerlicher Anhang der Physik blieb, in ihren Mittelpunkt und machte ihn zum belebenden Brinzip des Ganzen. "\*) Obschon nun die Schellingsche Philosophie gegenwärtig mit Recht als ein überwundener Standpunkt angesehen wird, so hört man doch nicht selten noch die Meinung äußern: Schelling habe erft die rechte lebendige Beltanschauung gebracht, welche durchweg teleologisch und organisch sei. da nach ihr das Universum ein nach innern Gesetzen sich entwickelndes "Leben und Subjekt, Natur und Beist als zwei verschiedene

<sup>\*)</sup> S. bei Herbart Werke III. 321 und 459. An einer andern Stelle heißt es bei Fries: "die durchgängige mathematische Erstärlichkeit der materiellen Erscheinungen macht es notwendig, daß sich auch der Organismus vollständig aus den Gesehen der materiellen Physik muß erklären lassen, welche sich über Bewegung, Zug und Stoß nicht versteigen. So muß es denn auch ein äußerer Prozes, vermittelt durch bewegende Kräfte der Materie sein, durch den die Lebenserscheinungen meines Körpers bestehen."

afeinsstufen der einen ewigen Vernunft umfassendes Gan= \$ sei."\*)

Indem nun diese Art der Anschauung die wahre, lebendige, leologische, umfassende, poetische, freie, religiöse genannt, \*\*) ab der sogenannten mechanischen, als die höhere und würdigere,

<sup>\*) 3.</sup> Suber: Die Lehre Darwins. 1871. S. 65.

<sup>\*\*)</sup> Bekanntlich weiß Schelling von allen und jedem zu reben tb zwar hat seine Rebe für viele ben Reiz bes Bunberbaren; selbft ut zu Tage laffen fich noch einige bavon imponieren, fo beißt es 3. B. i Beip (bie Geschichte ber Philosophie als Ginleitungewiffenschaft. ine Antrittsborlefung. 1863. G. 15), welcher ben Buhörern eine Phisophie verspricht, die nicht allein bes Glaubens bebarf, sondern auch efes Bedürfnis befriedigt: "es find vor allen Baaber und ber ätere Schelling, die mit ungleich höherem Aufschwung und Anspruch n radital Neues, eine Erhebung ins Bolle und Gange, eine weber eologisch noch tosmologisch einseitige driftliche Philosophie anzubahnen rjucht haben." Und bag die gesamte spekulative, moniftische Theogie ber positiven wie ber negativen Richtung in bem Geltenbmachen ner fogenannten organischen Weltanschauung und zwar wesentlich im inne Schellings bas Beil ber Biffenichaft und Religion ju finden eint, bedarf nach ben frühern Mitteilungen feiner weitern Belage. Me jene Theologen werben etwa folgenden Borten von Delitich önftem ber driftlichen Apologetik. 1869. S. 22) zustimmen: "Wenn i irgend einem Begriffe sich ber geistige Charafter und Fortschritt nserer Reit spiegelt, so ift es ber Begriff bes Organischen. Es ift ants Berbienft, ihn entbedt zu haben. Schelling lehrte bann bie Belt als einen Gesamtorganismus anschauen, und Segel brachte ben egriff ber organischen Entwidelung bingu, welcher bie Beltgeschichte ein gang anderes Licht stellte. Die Philosophie (nicht die Naturiffenschaft) hat bas menschliche Denten und Forschen mit biesem Beriffe bereichert, welcher ber Stein ber Beifen zu beißen verdient. Die aturmiffenschaft hat ihn fich angeeignet und hat ihn bis auf ben eutigen Tag auch wider Willen bestätigen muffen, obwohl bas Organische n Unterschied von dem untergeordneten Mechanischen, mas fich bejachten und berechnen läßt, überall einen unfichtbaren Ginheitspuntt rausfest und alfo auf ein Geheimnis hinausläuft. Seit biefer Begriff nfer Eigentum geworben ift, feben wir überall (sic!) ein inwohnendes, eibendes Leben, überall ineinanderliegende, toncentrifche Rreife, zwedläßige, allfeitige Bertettungen, wechselseitig fich bedingende Bufammenirtungen. Organische Ronftruttion ift die miffenschaftliche Lojung."

gegenüber gestellt wird, zeigt sich schon genugsam, daß hier eine völlige Berwirrung der theoretischen und ästhetischen Naturbetrachtung zu Grunde liegt.

Was versteht man nun unter organischer und was unter mechanischer Weltanschauung? und was ist davon zu halten?

Bunächst beruht ber Unterschied zwischen Organismus und Mechanismus auf empirischer Grundlage. Als Mechanismus wird einmal eine Berbindung mehrerer verschiedener, an sich selbständiger Körper zur Hervorbringung eines bestimmten Effetts bezeichnet, zum andern die Regel, nach welcher sich jene mit einander verbundenen Körper gesetymäßig bewegen. In letterer Beziehung nennt man wohl auch, noch ganz absehend von einem bestimmten Zwecke, bas Sonnenspftem einen Mechanismus. Beibes findet sich auch im Organismus, der eigentliche Unterschied besteht nur darin, daß letzterer, so lange er ohne besondere Störung fortarbeitet, das unbrauchbar Gewordene von selbst ausscheibet, dagegen das von außen Aufgenommene fich affimiliert und dadurch fich felbst trop der beständig stattfindenden Abnutung regeneriert. Dagegen ift bies bei einem Mechanismus nicht ber Fall. Diese brei Verrichtungen des Stoffwechsels, der Ausscheidung, Assimilation und der Reproduktion (resp. Regeneration) segen natürlich bereits eine Bielheit von mit einander verbundenen, nach bestimmten Besetzen sich bewegenden Teilen voraus, welche ausgeschieden werben, denen affimiliert wird, und welche regeneriert werben.\*) Die Merkmale des Mechanismus, das geseymäßige

<sup>\*)</sup> Nur da, wo etwas vorhanden ist, (ein Shstem von Teilen ober innern Zuständen) dem assimiliert wird, kann vom Organischen gesprochen werden. So läßt sich der Begriff eines Organismus auf einen schon einigermaßen ausgebildeten Geist, eine Gesellschaft, auch auf ein wissenschaftliches Shstem anwenden; aber ein entschiedener Mißbrauch bes Wortes ist es, wenn jeder Zusammenhang, jede wissenschaftliche Entwicklung, in der ein Begriff aus dem andern abgeleitet wird, etwas organisches genannt wird.

Zusammenwirken mehrerer Teile zu einem Totaleffekt finden sich also auch im Organismus und es bestehen zwischen beiden wohl scharfe und wesentliche Unterschiede, aber es hat doch kein eigentlicher, absoluter Gegensatz statt.

Für den tierischen Organismus kommt nun noch als ein besonderes Merkmal die Centralisation, die Beseelung hinzu; davon indes ist das allgemein Organische, das leibliche Leben als solches wohl zu unterscheiden. Durch diese Centralisation bekommt der tierische Organismus eine dei weitem strengere Einheit als der pflanzliche, indem alle seine Teile mit einem Centralwesen in direkter oder indirekter Wechselwirkung stehen.\*)

Um von diesen empirischen Unterschieden des Mechanischen und Organischen zu der sogenannten organischen Weltanschauung im Allgemeinen zu gelangen, bedarf es nur einer Berallsgemeinerung der aufgezählten, empirisch erzeugten Begriffe. Nun verlieren freilich Naturbegriffe und Naturgesetze alle Beseutung, wenn ihre naturgemäße Bestimmtheit aufgehoben oder zu sehr verallgemeinert wird; aber gleichwohl besteht das Wesen der sogenannten organischen Ansicht von der Welt in nichts anderm, als in einer Reihe ungehöriger Verallgemeinerungen.

Davon wird zunächst das Prinzip der Centralisation, der Einheit getroffen, indem dasselbe als ein allgemeines Merkmal des Organismus, also auch den Pflanzen zugehöriges, betrachtet wird. Hier hat man noch insosern recht, als allerbings auch den Pflanzen eine gewisse Einheit zukommt, nämlich die gegenseitige Verbindung und Zusammengehörigkeit aller einzelnen Teile und deren Zusammenwirken zur Erhaltung der Art und des Individuums. Aber man hat unrecht, wenn diese Art der Einheit als etwas nur graduell geringeres, denn bei den Tieren angenommen wird, als ob dasselbe Prinzip, welches in den Pflanzen als ein vegetatives wirksam sei, nur

<sup>\*)</sup> Baitz: Grundlegung ber Pfpchologie. 1846. S. 34.

strenger einheitlich zusammengesaßt, auch das geistige Leben der Tiere hervorbringe. Wird indes von dem Thatsächlichen ausgegangen und dies zu erklären gesucht, so ist wohl Beranlassung vorhanden, für die animalischen Geschöpfe ein Centralwesen anzunehmen, aber gar nichts deutet bei dem pflanzlichen Organismus auf ein solches hin; vielmehr findet hier ein specissicher und nicht bloß ein gradueller Unterschied statt.

Die gegenseitige Verbindung und Abhängigkeit verschiedener Teile (Organe), welche allerdings eine relative Einheit genannt werden kann, pflegt indes noch mehr verallgemeinert zu werden, nämlich zu einer strengen, realen Einheit, einem Eins. Und indem serner jenes andere Merkmal, daß ein Organismus im steten Stosswechsel begriffen ist, die innere Konstruktion zugleich vernichtend und selbst wiederherstellend, abermals übertrieben wird, gelangt man zu dem Begriff vom Organismus als einer durchweg selbständigen, in sich abgeschlossenen Einheit: der Organismus trage sein Leben in sich selbst, sei nur Entwickelung von innen heraus, ja er selbst sei nur die notwendige Entwickelung eben dieser Einheit; er sei ein geschlossenes Ganze, wie ein perpetuum modile.

Um zu begreifen, wie man benn ganz vergessen konnte, daß das Organische nicht das Selbständigste, sondern umgestehrt gerade das Abhängigste und Bedürftige, das stets zwischen Krankheit und Gesundheit Schwankende, das eigentliche Leidende im Ersahrungskreise sei, daß Pflanze und Tier der Nahrung, der Luft, des Lichtes u. s. w. bedürfen und alles dies von außen ausnehmen müssen, um zu bestehen, erinnere man sich, daß die Kenntnis der eigentümlichen organischen Vorgänge in jenen Zeiten, da dergleichen Meinungen entstanden, noch eine sehr dürftige war. Heutzutage wissen wirsen wir, daß in den Nahrungsmitteln u. s. w. bereits alle Elemente enthalten sind, welche den leiblichen Organismus dilden, ja daß in demselben überhaupt nichts vorhanden ist, welches nicht von außen aufgenommen

Darum find die Wiederholungen ähnlicher Reden von c Selbständigkeit und ber Einheit bes Organismus, so häufig in gewissen Rreisen noch sind, gegenwärtig nicht mehr so cht erklärlich und verzeihlich, als vordem. Drängte sich nun er die Erkenntnis auf, daß der Organismus doch nicht ganz bständig sei, daß er vielmehr in sich aufnimmt, was nicht ganisch, was nicht er felbst ift, so half die Erinnerung an n Ibealismus, von dem die ganze Spekulation in der neuen it eigentlich ausgegangen ift. Dieser verneint jenes Nicht. ich das nicht zu dem einzelnen Organismus Gehörige, auch 8 scheinbar Außerliche wird vom Idealismus als ein Innerjes betrachtet, die gange Natur follte Gin Organismus n. sollte sich selbst organisieren, ewige Jugend besitzen und e berartige Reden weiter lauten. Etwas Unorganisches follte bemnach allerdings nicht geben, und in der That wird das= be zuweilen als das Nichtige, wenigstens als das Nicht= n-sollende, nicht ursprüngliche angesehen, als ein solches, bas t durch einen Abfall vom Ursprünglichen entstanden sei.\*)

Bei bergleichen Aufstellungen von der Natur als Einem iganismus mag auch die Unkenntnis, daß alles organische ben ersahrungsgemäß in relativ sehr enge thermometrische und grometrische Grenzen eingeschlossen ist, mit gewirkt haben, m andern aber wolle man nicht vergessen, daß jenes Zeitzer zugleich das der Poesie war, und man sich auch in der zilosophie vielsach poetische Licenzen gestattete.

Noch in anderer Weise wurde die gegebene Abhängigkeit e einzelnen Teile eines Organismus übertrieben: es wurde gegenseitige Abhängigkeit des Wirkens in eine des Seins igedeutet, es sollten sich die auf einander bezogenen Teile jenseitig bedingen und schaffen, oder da der Organismus

<sup>\*)</sup> Leutpolbt: Lehrbuch ber Theorie ber Medicin u. f. w. 1851. 12-26.

wohl auch als Ein reales Ganze noch seinen Teilen gegenüber gestellt wurde, so sollte das Ganze, welches als Einheit eigentlich nur in der Röglichkeit nämlich für den Zuschauer vorhanden ist, die Bedingung der einzelnen Teile, und die Teile zugleich die Bedingung des Ganzen sein, der Organismus sei von sich selbst zugleich Ursache und Wirfung. Daß hiermit in Wirklichkeit gar nichts gesetzt wird, leuchtet ein, denn eines muß gleichsam auf das andere warten, um zu sein, allein bei dem Organismus, meinte man, eben das Unmögliche, das In-sich-widersprechende als das Geheimnisvolle und Räthselhafte anstaunen zu müssen.

Bu der Aufstellung von diesen Widersprüchen hat nicht am wenigsten das Problem der Inhärenz beigetragen, dem bekanntlich dietet das Ding mit mehreren Merkmalen ein Vieles, welches Eins sein soll oder eine Einheit, welche vieles ist. So lag im Gegebenen selbst eine dunkel gefühlte Nötigung, gewisses Vieles als Eins oder allgemein die Vielheit der Welt als Eins und dieses Eins als Vieles zu denken. Hier hat man den berüchtigten Begriff der causa sui, des Einen, welches die Ursache des Vielen, sowie des Vielen, welches doch nichts außer dem Einen, sondern das Eine selbst sein soll, aufgenommen. Das All-Eine ist seine Eigne Vedingung, damit es sein kann, muß es seiner eignen Existenz vorangehn und dieselbe verzursachen.

Ohne uns bei biefen bekannten Widersprüchen aufzuhalten, fragen wir nur, ift benn damit die Ginheit gewahrt?

Bunächst erinnere man sich, wie der Begriff dieser Einheit gewonnen ist; es ward die Centralisation des tierischen Organismus auf alle Organismen ausgedehnt, und damit in eine gegenseitige Abhängigkeit des Wirkens aller einzelnen Teile umgedeutet, dieselbe alsdann auf das ganze Universum ausgedehnt und als gegenseitige Bedingtheit des Seins verstanden und so endlich noch einmal übertrieben als reale ab-

solute Einheit des Alls an die Spite des Systems und der Weltentwickelung gestellt. Demnach liegt bereits alles Gegebene in dieser Ginheit, weninstens hat man diesen Begriff aufsteigend von dem Einzelnen zum Allgemeinen gewonnen, und so glaubt man, muffe fich das Einzelne auch aus dem Ganzen ableiten lassen. Mag nun immerhin dieses Lette, das Gine, die Indifferenz genannt werden, in Wahrheit ist es doch ein Vieles, benn es muß bas Biele, wie es gegeben ift, in sich enthalten; es ist der Urgrund, d. h. die alleinige Ursache der gegebenen Mannigfaltigkeit. Und wenn allerbings nach der Vorausfetzung, eines bedinge bas andere in feinem Sein, ftreng genommen, gar nichts ist oder geschieht, so ist doch in der That etwas gegeben und zwar ein Mannigfaltiges. Es muß also, wenn schon per impossibile, ein Reales gesetzt werden, und zwar kann dieses Reale nur zum Schein eine Ginheit genannt werden, denn dieselbe wird alsbald sich in eine Vielheit zer= spaltend gedacht; die Einheit ist nur vorgeschoben; in Wahrheit wird doch ein ursprünglich Vieles angenommen; der Monismus ift nur Schein, welcher ftets dem Pluralismus weichen muk.

Aus dieser Verlegenheit hilft sich der Monismus durch eine weitere Berallgemeinerung eines anderen Merkmals des Organismus. Der Organismus lebt, er ist nichts Starres, Totes; er zerstört sich und baut sich wieder von innen heraus auf. Das Besondere dieses Geschehens besteht darin, daß das unbrauchbar Gewordene ausgeschieden und durch neu Aufsgenommenes vermöge der Assimilation ersetzt und so das Ganze regeneriert wird. Von dieser besonderen Art des Geschehens wird jedoch bei der Verallgemeinerung abgesehen, indem bald das organische Leben zum bloßen Geschehen, Werden heradsgesetzt, bald alles anorganische Geschehen als Leben angesehen wird. Und weil hierbei wiederum vergessen wird, daß auch das Leben der Organismen nur durch von außen Aufgenom-

belebte Materie."\*) Und fann auch nicht passen, wird ber Bertreter der organischen Weltanschauung fortfahren, denn im Organismus herrscht nicht blog Notwendigkeit aber auch nicht bloß Freiheit, sondern er ift die Vereinigung von Notwendigkeit und Freiheit. Indes nur eine fehr geringe Kenntnis der organischen Borgange kann barin eine Spur von Freiheit in bem Sinne finden, als gabe es gewiffe Greigniffe ohne alle Ursache, oder Ursachen, die im Organismus schlechthin andere Birkungen hervorbrächten, als außer demfelben. Gine genauere Analyse hat das Gegenteil davon nachgewiesen, wo man früher keine Urfache sah, ist diese gefunden, und wo man früher eine Gleichheit ber Urfache im Organischen und Anorganischen mit verschiedener Wirkung behauptete, hat sich auch die Verschiedenbeit ber Bedingungen, welche im Organismus bei weitem tomplicierter find, herausgestellt. So daß im Organismus für eine Freiheit in jenem Sinne durchaus kein Plat ist und das absolute Werden auf keinen der organischen Vorgänge Es giebt, wie Liebig fagt, im Organismus wohl fehr vieles noch Unbegriffene, aber nichts schlechthin Unbegreifliches.

Ebensowenig ist der Begriff der Notwendigkeit, welche Ursache und Wirkung an einander knüpft, auf das Eine, welches sich successiv von innen entwickeln soll, anwendbar. Läßt man den Kausalbegriff hier gelten, so müssen natürlich alle Ursachen, welche die gegebenen Erscheinungen bewirken, lediglich in dem Einen liegen. Sind aber alle Ursachen beisammen, dann darf die Wirkung keinen Augenblick zaudern, hervorzutreten. Liegen also, wie schon oben hervorgehoben ist, alle Ursachen zu allen Ereignissen lediglich in dem ursprünglich Einen, so müste die gesammte Natur von aller Ewigkeit fix und fertig vorhanden sein. Eine successive Weltentwickelung, ja ein Werden übershaupt und ein Leben insbesondere ist damit schlechterdings unverträglich.

<sup>\*)</sup> Serbart. I. 230.

Bur Bollftändigkeit ber fogenannten organischen Belt= anschauung gehört nun noch Gins: nämlich die Berallgemeine== rung der menschlichen Vernunft einmal zu geistigen Vorgangen überhaupt und diefer zur allgemeinen, lebendigen Ginbeit, wie sie dem Ganzen und dem Einzelnen zugeschrieben Alt ist die Bewunderung der fünstlichen Gliederung ber Organismen und ihre teleologische Betrachtung, welche zur Annahme einer schöpferischen Intelligenz führte. Diesem Schlusse entzieht sich die organische Weltansicht, indem sie es eben verneint, daß die Naturkräfte blindwirkende Kräfte sind. laffe sich nicht burch bas Vorurteil fangen, als könnte bie blind wirkende Natur kein zweckmäßiges Werk hervorbringen. Es ist nicht mahr, daß die Natur eine blind wirkende Ursache sei: sie handelt nicht auf das Geradewohl ... sie ist das Werk eines immanenten, von innen heraus die Materie gestaltenden. Rünfters, es ist die Ibee des Lebens, als der sich von innen heraus seine Mittel schaffende, sich selbst verwirklichende Zweck.\*) Die in der Natur erscheinende Schönheit und Aweckmäßigkeit verkündet einen in ihr wirkenden Geift und Berftand, und mit Recht wird die Beisheit eines Gottes in ihr angeschaut; nur muß dieser Gott nicht als ein Künstler vorgestellt werden, deraußer seinem Werke ist und verharrt. Der Künstler steckt hier im Werke felbst, ift sein Beseelendes, Inneres: nur darum ift : es lebendia." \*\*)

Diese Reden werden erklärlich, wenn nicht aus den Augen gelassen wird, daß diese ganze Spekulation aus dem Idealissmus stammt. Dieser sieht eben das als Nicht=Ich erscheinende, die natürlichen Borgänge als das Nichtige an, welche nur als Position des Ich, der Vernunft Dasein haben. Nun ward von Fichtes Nachsolgern ohne weiteres das absolute Eine

<sup>\*)</sup> Strauß: Dogmatit. I. S. 386.

<sup>\*\*)</sup> Daumer: Anleitungen eines Shftems fpekulativer Philosophie. Seite 9.

nach Art eines menschlichen reinen Ich gebacht. Ist also bas erfte Gine zugleich absoluter Beist ober Bernunft, so können auch seine Manifestationen, seine Bejahungen, b. h. Alles, mas ist und geschieht, vernünftig genannt werden und zwar nicht nur in bem Sinne, daß alles vernünftig angeordnet ift und schließlich zum Vernünftigen führt, sondern alles hat und ift selbst Bernunft, participiert an der allgemeinen absoluten Beltvernunft und darum ist es. Wollte man fragen: wie aber. wenn ohne vernünftiges Denken die Welt nicht sein kann, wie hat sie sich benn ohne basselbe viele taufend Jahre beholfen, ehe der Mensch, welchem doch thatsächlich allein von den uns gegebenen Geschöpfen ein vernünftiges Denken zukommt, vorhanden war? so wird darauf geantwortet: die Vernunft ist immer vorhanden gewesen und zwar basselbe Quantum zu aller Zeit, nur war es ehebem latent, unbewußt und kam erft im Menschen zum Selbstbewuftfein.

Für die organische Weltanschauung ist es weiterhin nicht wesentlich, ob das Allseine Gott genannt wird oder nicht, sie wird von Pantheisten und Atheisten vertreten. Freilich ist die pantheistische Auffassung das Gewöhnliche, diese lehrt, Gott sei der Welt immanent, habe sich liebend in sie hinsgegeben, alles Sein und Geschehen seien Theophanien u. s. w. Saubere Theophanien! ruft Schopenhauer aus, welcher sich freilich in dieser Beziehung nur dadurch von den Vertretern der Lehre vom Allseinen unterscheidet, daß er dieses nicht Gott nennt.

Die sogenannte organische Weltanschauung beruht demnach einmal auf einer höchst mangelhaften Kenntnis des Organischen, wie es empirisch gegeben ist, sodann auf einer Reihe von versallgemeinernden Übertreibungen des specifisch Organischen und endlich auf einer dunkel gefühlten Nötigung, die Rätsel, die Probleme zu lösen, welche das Gegebene dem Denken aufgiebt, namentlich die Probleme der Inhärenz und der Veränderung.

Heit oder die Vielheit aus der Einheit, hinsichtlich des zweiten bas Werden aus dem Sein oder das Sein aus dem Werden erklärt werden. Die organische Weltanschauung thut in beiden Beziehungen das letztere. Sie hat damit den Borteil, die Schwierigkeiten, die in den Vegriffen der Wechselwirkung, der causa transiens, des influxus physicus, der actio in distans liegen, zu vermeiden. Denn die Wehrheit selbständiger Wesen, dei deren Voraussetzung allein sich jene Vegriffe geltend machen, wird eben geleugnet. Aber die Freude über Vermeidung dieser Schwierigkeiten macht blind gegen andere; die ursprüngliche Sinheit hat nun zu viel Verbindung gestistet und die gegebene Sonderung und Mannigsaltigkeit bleibt bei dieser Annahme unbegriffen.

Der andere Versuch geht darauf aus, die Einheit als eine formale, aus einer ursprünglichen Vielheit unveränderslicher Wesen und das Werden aus dem Sein abzuleiten. Die Weltanschauung, welche sich die organische nennt, heißt die andere die mechanische, und macht durch eine verallgemeisnernde Übertreibung der Prinzipien derselben gegen sie etwa Folgendes geltend:

- 1) Es geschieht nichts absolut, d. h. ohne Ursache; damit geht die Freiheit, die ungezwungene Leichtigkeit und Selbstthätigkeit der Natur verloren.
- 2) Durch die Annahme einer Mehrheit von Atomen wird die Natur zerbröckelt, sie verwandelt sich in ein Aggregat äußerlich zusammengehäufter Massen, die kein inneres Band verknüpft.
- 3) Alles Geschehen geht auf eine Anregung von außen zurück; das ist eine tote, leere, die Natur der inneren Fülle beraubende Ansicht, die nichts als monotone Bewegung, Druck und Stoß kennt und daraus mühsam und kleinlich die Natur zu erklären sucht.

4) Gott wird ber Welt gegenüber in ein ganz äußerliches Berhältnis gesetzt und sein Wirken auf die Welt besteht gleichsfalls nur in einem äußerlichen Stoßen.

Bas den ersten Punkt anlangt, so mag es allerdings einem phantastischen Denken unbequem sein, nicht frei nach Belieben mit der Erklärung der natürlichen Ereignisse schalten zu können; allein schon längst steht es empirisch sest, daß auch im Organismus, wie in der ganzen Natur, alles und jedes bestimmten und unveränderlichen Gesetzen gehorcht, und für ein absolutes Berden, eine absolute Freiheit nirgends Naum ist. So lehrt es die Ersahrung und so fordert es die Logik a priori. Auch für die geistigen Borgänge ist die absolute Freiheit ein ungereimtes und unnützes Postulat. Die Annahme einer strengen Gesetzmäßigkeit thut weder den moralischen noch religiösen Interessessen wielmehr werden diese dadurch nur gesördert.

Der zweite Bunkt ist eine nicht geringere einseitige Übertreibung, als wenn von der organischen Weltanschanung gerühmt wird, sie biete eine umfassende, zusammenhängende, barmonische Naturansicht, ber Organismus sei eine Ginheit und bas Ganze bilbe fich die einzelnen Teile an. Gin harmonisches Ganze kann boch, recht verstanden, nichts anderes bedeuten, als eine relative Ginheit, ein Spftem von geglieberten. sammengehörenden einzelnen Teilen. Nun aber liegt auf der Sand, die einzelnen Teile muffen erft überhaupt vorhanden sein, ehe sie gegliedert und zu einem einheitlichen System gu= sammengefügt werben können, sonst hat man Glieberung, aber feine Glieder, Beziehungen ohne Bezogenes. Ein organisch gegliedertes Ganze fest demnach lette, felbständige Elemente poraus. Hingegen ift mit einer dynamischen Weltansicht, welche die Natur als geometrisches Continuum auffaßt, eine wirkliche Glieberung nicht verträglich. Gine genauere Analyse des Organismus führt gang ungezwungen zur Distretion ber Materie (ber Atomistif oder Monadologie) hin. Zunächst führt dieselbe zu einer molaren Gliederung von palpabelen Massen im Organismus; wird biefe weiter ins Spezielle verfolgt, so werden wir zu einer molekularen Glieberung geleitet, und wird biese begrifflich streng durchdacht, so gelangt man zu einer atomisti= ichen, indem jedes Molekül als ein Komplex von Atomen angesehen werden muß, welche vermöge ihrer Wechselwirkung mit Dringt man noch weiter vor. so einander verbunden sind. wird die Annahme notwendig, daß jedes einzelne, einer organischen Verbindung angehörende Atom wiederum ein gegliedertes Spftem von inneren Reaktionszuständen in fich trägt, welches in Rucksicht seiner Entstehung auf eine gewisse Beziehung ber betreffenden Atome, b. h. auf eine bestimmte, zweckmäßig geordnete Wechselwirfung berfelben hindeutet. Gine berartige, bis ins Rleinste fortgesetzte kunftreiche Gliederung ist nur unter Boraussetzung letter Elemente benkbar, während die dynamische Ansicht konsequenter Weise nur zu einer Gliederung von sehr oberflächlicher Art führen kann.

So wird allerdings bas Banze aus bem Einzelnen gebilbet, aber es ist hier nicht an ein blokes Aggregat, ein blokes Neben= und Aneinander, an bloke Bewegungszustände, Zug, Druck und Stoß zu benten; bergleichen kommt auch vor, allein das eigentliche organische Leben beruht auf den inneren Zuständen der den Organismus konstituierenden Atome. jede Mehrheit von Elementen nur als eine Summe, ein Aggreaat, welches blok durch äußerliche Kräfte zusammengehalten wird, betrachten kann, ber zeigt, daß er die rohe Vorstellung eines influxus physicus noch nicht überwunden und den wahren Begriff bes wirklichen Geschehens noch keineswegs erfaßt hat. - Allerdings wird, wie der britte Bunkt behauptet, alles Geschehen gewissermaßen von außen veranlagt, d. h. kein reales Wesen, welches Bestandteil der Welt ist, ist von selbst (ohne Ursache) in Thätigkeit begriffen, sondern das wirkliche Geschehen, welches in einem solchen Elemente vor sich geht, ist bebingt burch die Gegenwart anderer Wesen. Die realen Weltwesen bestimmen sich gegenseitig zu einer Thätigkeit, die im
betreff jedes einzelnen als ein lediglich innerer Borgang,
welcher als solcher weder von außen kommt, noch als solcher
nach außen geht, angesehen werden muß. Es ist nur eine sehr
einseitige Übertreibung und gilt nur von einer gewissen Auffassung der Atomistik, wenn man sagt, der Atomismus kenne
keine organische Durchdringung, sondern nur ein bloßes Aggregat innerlich leerer und toter, äußerlich sich stoßender Massen.
Im Gegenteil sührt die geläuterte Atomistik mit Notwendigkeit
zu dem Gedanken einer mannigsachen aus der Wechselwirtung
der Atome resultierenden immanenten Thätigkeitsweise derselben
und einer dadurch bedingten Gliederung der kleinsten Formelemente.

Wir erwähnten oben, daß die gegliederten Systeme von innern Ruftanden in den Elementen des Organismus ein planmäßiges Durchlaufen berfelben burch gewiffe Berbindungen vorausseten, in welchen sie jene innern Zustände gewannen. Dies führt nach der bekannten teleologischen Betrachtung zur Annahme einer Intelligenz, welche jene Verbindungen ordnete. Davon ist bereits oben ausführlich gehandelt, wo auch gezeigt ist, wie wenig es zutreffend ist, zu sagen, Gott stehe ber Welt äußerlich ober beistisch gegenüber und regiere dieselbe nur durch Stoß und Druck, ober es lose sich babei die Welt in ein Aggregat von Atomen auf, und die Einheit gehe verloren. "Weit gefehlt, daß es dem Spftem der einfachen Wesen an begriffsmäßiger Einheit fehlte, find vielmehr alle seine Begriffsbestimmungen, im eigentlichen Sinne, nur durch eine solche Ginheit eingegeben; keine berselben hat irgendeine Geltung ohne bie übrigen, in welchem streng notwendigen Begriffszusammenhang gerade die Methode dieses Systems zu suchen ist. fern das System ein realistisches ist, stellt sich seine Einheit soviel mal heraus, als es Wesen giebt, welche des Zusammenfassens eines objektiv Mannigfaltigen fähig sind. Das Zu= sammenfassen richtet sich nach bem Standpunkt ber Intelligenzen: jeder höhere Standpunkt verbeffert ben niedern und dient ihm als Rechnungsprobe. Alle Standpunkte überdies muffen wegen ber Obiektivität bes Gegebenen, wegen ber Gesetmäßigkeit bes Ausammenfassens selber, wegen moralisch unabweisbarer Urteile unter sich zur Einheit zusammenstimmen. Der höchste, nicht weiter zu verbessernde Standpunkt ist bei Gott, einer bem Glauben unerläglichen, wenngleich gemäß ber menschlichen Stellung in ber gegenwärtigen Welt begriffsmäßig nicht vollständig erkennbaren Einheit. Nur der voll= endete, zur Reife gekommene Leibnizianismus genügt ber Ohne die Selbständigkeit der Weltwesen, vornehm= lich ber Intelligenzen, geben alle chriftlichen Lehren und Wahr= heiten in einem ebenso unwürdigen als haltlosen Begriffsspiel ju Grunde. Wir sprechen mit Beseitigung alles pantheistischen Scheins, ber barin liegen möchte und doch nicht vorhanden ift, mit bem Apostel Baulus: Es sind mancherlei Rrafte, aber es ist Gin Gott, der da wirket Alles in Allen."\*)

<sup>\*)</sup> Taute: Religionsphilosophie. 1840. I. S. 551, wobei noch zu bemerken ist, daß Paulus nicht sagt: alles in allem, wie Kant (Religion innerhalb d. G. S. 179) u. Schelling (Philos. Schr. Bb. I. S. 496) citieren, sondern: alles in allen (rà nárra & nãow. 1. Cor. 12, 6).

## Namenverzeichnis.

### A.

Alihn 251.
Altenstein 48.
Amelius 36.
Anazimander 25.
Anselmus 9.
Aristophanes 216.
Aristoteles 7, 8, 18, 25, 33, 76, 108, 143, 168, 183, 263, 322.
Äschylus 216.
Asmus 8.
Athenagoras 129.
Atomifer 30, 183, 192.
Augustinus 35, 36, 128, 152, 185, 228.

#### 23.

Baaber 25, 127, 140, 167, 228, 371.
Baco 277.
Ballauff 293, 321.
Balher 58.
Baumann 294.
Bender 197, 256, 258, 329, 366.
Berfeley 222, 281.
Biedermann 40, 43, 49—72, 87, 119, 121, 137, 200, 233, 296, 317.
Bismard 77.
Bismard 77.
Böhme 220, 228.
Boyle 277.
Bourignon 249.

#### 6.

Cartefius f. Des Cartes.
Carus 184.
Chriftlieb 39, 138, 154, 158, 178.
Cicero 335.
Clari 212.
Claubius 144, 277.
Clemens 16, 36, 249.
Comte 231.
Cornelius 176, 312, 313, 318, 324, 338, 352.
Cramer 203.
Czolbe 231.

#### D.

Dante 74. Darwin 4, 136, 146. Daumer 381. Delitich 39, 145, 154, 158, 208, 223, 371. De Maistre 267. Des Cartes 101, 108, 132, 144, 153, 155, 167, 205. Didnmus 126. Diogenes v. Apollonia 18. Dionysius 34. Dorner 137, 138, 140, 158, 164, 188 - 229, 252, 273, 274, 321. Drobijch 312, 318, 324, 330. Droßbach 378. Du Bois Renmond 134.

E.

Ebrard 133, 150—188, 252. Eilers 48. Eleaton 7, 8, 21, 31. Empedofles 18, 30, 183. Epifur 30, 335. Euripides 216.

### $\mathfrak{F}\cdot$

Fabri 138.
Fechner 177, 280.
Ferrandus 359.
Feuerbach 238, 252.
Fid 138, 146, 227.
Fichte 12, 28, 37, 40, 50, 70, 185, 166, 188, 189, 204, 225, 228, 232, 254, 281, 289, 297.
Fichte, F. H. 157, 326.
Flügel 54, 86, 112, 115, 137, 146, 155, 169, 223, 286, 324.
Frant 133, 150, 164, 170, 188—229, 252.
Fries 370.

### **®**.

Galilei 321.
Gaß 144, 205, 250.
Gerland 367.
Gobet 133.
Golz, v. d. 206, 250.
Göthe 12, 132, 233.
Gottfchid 283.
Gregor v. N. 128.
Gregor b. G. 115.
Gueride 109.

H.

Häckel 142. Hamann 272. Safe 68, 159, 205, 223, 233. Hartmann, E. v. 83, 92, 119—124, 133, 240, 241, 257. Heine 65. Begel 40, 43, 48, 68, 70, 78, 88, 94, 95, 117, 142, 167, 199, 204, 216, 225, 227, 229, 297, 298, 301, 316, 320, 333, 369, 371. Helmholt 328. Benbewert 344, 346, 347. Beratlit 8, 31, 183, 208. Berbart 11, 84, 91, 95, 125, 176, 235, 246, 249, 251, 255, 267, 275, 285, 293, 295, 297, 298, 301, 303, 306, 309, 310, 317, 318, 319, 325, 330, 344, 346, 350, 353, 364, 370, 379, 380. Berber 12, 125. Herbst 145. Hermann 245, 247, 259—272, 283, 296, 323, 343. Settner 76. Hilaire 142. Hippolyt 32, 34. Hoffmann F. 140. Hoffmann 28. 139. homer 125. hollenberg 344. Holymann 153. Hoppe 184, 285. Horwicz 168. Horatius 37. Suber 116, 371. Humboldt 132, 379.

### J.

Sacobi 16, 42, 62, 72, 99, 125, 154, 196, 228, 230, 252, 259, 267, 272. Sacoby 309. Säfche 86, 228.

Jamblichus 36. Jean Paul 68, 133, 279. Jones 92. Jrenäus 32. Justinus 156.

#### R.

Raftner 127. Rahnis 127, 157. Raftan 284. Rant 6, 19, 86, 108, 109, 125, 144, 228, 234, 242, 245, 252, 255, 269, 286, 299, 301, 307, 321, 342, 343, 350, 371, 387. Reim 66. Reppler 132, 321. Rlopftod 12. Röftlin 138, 139, 142, 155, 162, 171, 187, 207, 282, 285, 348. Anop 312. Ropernifus 267, 321. Rraus 125. **K**rönig 324. Aregenbühl 194. Rübel 214. Rußmaul 145.

#### L.

Lactantius 335.
Lamart 142.
Landau 203.
Lang, H. 56.
Lange, J. B. 156.
Lange, A. 74, 106, 235—242, 257.
Laplace 350.
Lazarus 11, 279, 318, 360.
Leidniz 30, 101, 118, 132, 155, 166, 255, 298, 332, 387.
Leo 72.
Leffing 74, 233.
Leutpoldt 375.

Lichtenberg 279.
Liebig 132, 380.
Liebmann 146.
Lipfius 40, 49, 87, 95—119, 121, 189, 193, 252, 273, 274, 296.
Lott 361—366.
Lote 79, 80, 261, 288, 310, 329.
Lowman 212.
Luthardt 132, 138, 154, 157, 205, 210, 331.
Luther 239, 240.

#### M.

Machiavelli 231. Maher 142. Maftrich 205. Wartensen 224, 285, 329. Weber, J. B. 162, 168. Welanchthon 240, 249. Will St. 77, 162, 202, 324, 338. Willes 108. Wüller, M. 18, 77, 82, 141. Wünscher 126, 132.

#### N.

Rapoleon 132. Reufantianer 74, 230—271, 322. Reuplatoniker 7, 31, 45, 108, 151, 156. Reuphthagoreer 31. Rewton 277, 316. Rikolaus v. Eufa 34, 319.

#### D.

Detinger 228. Ofen 140, 142, 316.

### P.

Patritius 34. Beip 184, 285, 371.

148. 3 Lombarbus 205. erer, D. 43, 49, 72-95, 119, . 153, 233, 236, 237, 238, . 296. erer, E. 200. X. 72. 7, 8, 33, 143, 151, 183, 326. 157, 206, 215, 221. 24, 204. นรี 231. :d) 33. ß 36. r 34, 200, 239. 75 30ras 7, 151.

ftebt 157.

#### Ħ.

231, 357. 71, 142, 161, 207. 317. 164, 242-259, 264, 271, 291, 296, 323. 3. au 272. 137, 223. **78.** ach 109. 128.

#### S.

schmidt 182, 378.

r 182. e 356. ng 12, 21, 43, 70, 78, 84, **35, 126, 167, 190, 225—228,** 316, 320, 334, 369, 370, 379, 387.

Schiller 12. Schopenhauer 58, 69, 121, 124, 133, 167, 184, 190, 334, 336, 369. Schleiermacher 43, 70, 102, 117, 198, 223, 232, 235, 272, 284. Schubert 184. Schweizer 54. Schöberlein 64, 157, 186, 198. Schleiben 70. Schwarz, A. 344. Schwarz, C. 117. Sigwart 157. Shaftesbury 75. Sofrates 288. Souverain 35. Spinoza 7, 18, 24, 29, 43, 46, 47, 61, 67, 70, 101, 108, 114, 118, 193, 199, 201, 222, 225, 228, 233, 298. Spir 22. Späth 325. Spiegel 7. Stahl 110. Stahl 378. Stealich 159. Steinthal 162, 318. Strauß 62, 68, 69, 85, 88, 91, 126, 140, 232, 238, 381. Spnesius 33.

#### T.

**Tatian 34, 156.** Taute 29, 95, 118. 222, 387. Tertullian 129, 156, 185. Thilo 7, 24, 25, 29, 46, 70, 84, 87, 102, 110, 112, 163, 204, 245, 247, 270, 284, 287, 318, 324, 334, 341. Thomas v. Aquino 131. Thuthdides 83.

Thränborf 159. Tieftrunk 245. Trendelenburg 157, 184. Treviranus 379. Tíchuhi 8.

u.

Ulrici 157, 288.

23.

Birchow 134. Boetius 144. Bogt 167, 194. Bogt, Th. 361. Boltmann 184. Boltaire 75, 221. 28.

Baiş 317, 373. Bieland 12. Biener 231. Bigand 135, 136, 146. Bollafton 212. Buttle 8.

3.

Beller 8, 26, 46, 88, 103. Biller 56, 324. Bödler 134, 138, 146—148, 321 354. Böllner 143. Bwingli 54.

# Die Seelenfrage

mit Rücksicht auf die neuern Wandlungen gewisser naturwissenschaftlicher Begriffe

### D. Alügel.

— 1878. — Preis: 2 Mart. —

Borstehenbe, herrn Dr. Cornelius in halle a. S. zugeeignete Schrift enthält: 1. hiftorische Einleitung. 2. Borin hat ber natut- wissenschaftliche Materialismus Recht? 3. Gehirn und Geist. 4. Bewegung und Empfindung. 5. Stoff und Rraft. 6. Ginheit bes Be-

mußtfeins.

"Wir haben das Bergnügen, unter dem vorangestellten Titel eine febr intereffante Schrift gur Anzeige zu bringen. Denn biefe Schrift ift feft, flar und richtig geschrieben, für jeben miffenschaftlich gebilbeten Lefer berftanblich, und fie legt in einer gebrangten Uberficht ben gangen Stand der Frage dar, ob es nämlich eine (perfonliche) substantielle Seele giebt, und wie weit der Bissenschaft die Erkenntnis ober doch eine logisch richtige Aufstellung einer folden Seele möglich ift. Durch bas Lefen diefer Schrift tann fich jedermann fofort mitten in biefe wichtige Streitfrage verfeten."

(Allgemeine literarische Correspondenz. 1878. Rr. 35.) "Die turze hiftorische Ginleitung handelt die Geschichte des Materialismus viel übersichtlicher und fachgemäßer ab, als das vielgerühmte Langesche Buch ... Der Grundgedante des Flügelichen Buches, daß die materialistische Theorie in ihrer bisherigen Fassung als unhaltbar er-kannt zu werden ansange, ist von ebenso unleugbarer Richtigkeit, als bie Durchführung besselben im allgemeinen für eine gelungene erklärt werben muß... Die vorliegende Publikation ift als ein wichtiger Beitrag zur zeitgenössischen Phodologie zu betrachten, welcher mit um so größerer Anerkennung ausgenommen werben muß, als er die Richtung bezeichnet, in welcher fich in der That ein gefunder Fortichritt ber Seelenlehre zu bollziehen beginnt."
(Philosophische Monateblatter von Schaarschmidt. Bonn 1878. heft VIII.)

"Die Borguge ber frühern Schriften bes Berfassers, Belesenheit, Scharffinn und logische Konsequenz, finden fich auch in der vorliegenden wieber." (Literarifches Centralblatt. 1878. Rr. 39.)

"Die materialistischen Grundbegriffe sind gegenwärtig in einer Umwandlung begriffen, aus der sie philosophisch vertieft hervorgehn werden, und daraus wird auch die Unhaltbarkeit der materialistischen Ansicht sich ergeben. Diesen Umwandlungsprozeß stellt der Berfasser febr aut und lichtvoll bar." (Literaturblatt. Bien. Beft 21. 1878.)

"Denjenigen, welche fich für ben Rampf zwischen bem Materialismus und ben ihm entgegenftebenben Anfichten über bie Ratur unferer Seele intereffieren, tann das vorliegende Buch beftens empfohlen werben. . . . Der Berfaffer weiß in feiner überaus flaren Darftellung bie objektive Ruhe zu mahren und hütet fich forgfältig vor jener heftigen widerlichen Bolemit, welche fo vielen ber über jene Frage gefchriebenen Bucher nicht gerabe gur Bierbe gereicht."

(Baragegifches Archiv. 1878. XX. 8.)

"Unter ben Schriften, welche vom psychologischen Standpunfte aus ben Materialismus bekampfen, zeichnet fich die Arbeit D. Flügels burch Scharffinn bes Gebantens und Durchsichtigkeit ber Darftellung aus."... (Grenghoten. 1879. Rr. 35. S. 350-360.)

"Eine fleine aber gehaltvolle Schrift eines icharffinnigen Pfpchologen.... Seine Sage erörtert er in Bezug auf übereinstimmenbe wie auf widerftreitende Unfichten von Philosophen und Naturforschern in einleuchtenber Beife."

(DR. Carriere. Beilage gur Mugeb. Milgem. Beitung. 1878. Rr. 220. S. 325.)

"Ein nicht geringer Borgug bes Buches befteht in ben reichen Belegen ber hierher gehörigen Schriftsteller, so bag ber Leser gleichzeitig in beren Bort und Ginn eingeführt wird. Dem Berfaffer ift bie Genugthuung zu Teil geworben, die in feiner 1865 herausgegebenen Schrift: "Der Materialismus vom Standpunkte der atomistisch=mechanischen Raturforschung" angezeigten Bege betreten zu feben."
(Salliche Zeitung. 1878. Rr. 197.)

Der Berfasser behandelt das schwierige Thema mit wissenschaftlicher Bollenbung." (Reform. Bien.)

"In flarer und eingehender Untersuchung erörtert der Berfaffer bie Grunde für die Annahme eines einfachen Geelenwefens."

(Theologische Literaturzeitung. Giegen 1879. Rr. 5.) "Die Seelenfrage wirb hier in vollig befriedigender, ben Thatfachen ber Naturmiffenschaft und bes Gelbftbemußtfeins ebensowohl, als ben Forberungen ber Offenbarung entsprechender Beise gelöft. empfehlen die Schrift ber Aufmerksamteit unserer Lefer."

(Bemeis bes Glaubens. 1879. Beft 10.)

Besonders empsohlen wird die Schrift außerdem in den amtlichen Mitteilungen bes Ronigl. Ronfiftoriums ber Brobing Sachien in Rr. 12 vom 12. Aug. 1878. Ferner in ber Evangelischen Rirchen-Zeitung 1879, Rr. 21, ber Reuen Evangelischen Rirchen-Zeitung 1878, Rr. 52 und ben Blättern für literarische Unterhaltungen 1879, Rr. 11.

Die

# Probleme der Philosophie

und ihre Kösungen.

Sistorisch fritisch bargestellt

nad

D. Flügel.

1876. Breis: 3 Mart.

"Das vorliegende Buch soll einmal benen bienen, welche das vorhandene Material einer allgemeinen Geschickte der Philosophie kennen lernen wollen, sodann aber auch denen, welche bestrebt sind, sich an der eigenklichen, weiter eindringenden Forschung zu beteiligen. — Wer hiernach die Geschickte der Philosophie kennen lernen will, dem wird dieselbe so weit vorgeführt, als deren Kenntnis wünschenswert ist. Allerdings ist durch den Umstand, daß der geschichtliche Stoff um die Probleme gruppiert ist, der Faden der geschichtlichen Entwickelung oft unterbrochen. Um aber das Studium der Geschichte der Philosophie nach diesem Buche zu erleichtern, ist das Namenregister nach dem chronologischen Berlauf der Geschichte der Philosophie geordnet und bietet so gleichsam einen kurzen Auszug derselben dar.

Der andre Amed hat die eigentlichen Forscher im Auge.

Aus Mangel an Kenntnis sämtlicher Hauptprobleme und sämtlicher an diesen Punkten eingeschlagenen Denkbewegungen geht oft die Kontinuität des Wissens verloren, und es hängt häufig nicht von sachlichen, sondern von zufälligen Gründen ab, ob man für gewisse allgemeinere Theorien eine Borliebe oder Abneigung mitbringt. Hier soll nun die vorliegende Schrift sämtliche Grundprobleme der Philosophie vorsühren, die Punkte, an welchen sich Schwierigkeiten sinden, insbesondere deren eigentümliche Beschaffenheit bemerklich machen und damit die verschiedenen Anfangspunkte der Spekulation aufzeigen.

Ferner soll ber Forscher bei jedem einzelnen Probleme in ben Stand gesetzt werden, sämtliche, mögliche und historisch versuchte, bemerkenswerte Lösungen zu übersehen und sie nach ihrem wahren Werte beurteilen zu können. Denn an einem selbständigen Bersuche, jene Schwierigkeiten zu lösen, durfte kaum jemand mit Ersolg arbeiten können, ber sich nicht mit sämtlichen Denkbewegungen in Bezug auf Geist und Materie wenigstens den Hauptpunkten nach vertraut gemacht hat. Wo biese Kenntnis sehlt, wird oft an vermeintlich selbständige Lösungs-

versuche große Rühe verwendet, die gespart sein würde, hätte man gewußt, wie ganz die nämlichen Gedanken bereits früher vielsach ausgestellt, abgeändert, widerlegt und von neuem ausgenommen worden sind. Bei einer derartigen Darlegung der verschiedenen Denkbewegungen hat allerdings auch auf Gedanken Rüdsicht genommen werden müssen, die bereits wegen ihrer Unsruchtbarkeit ausgegeben sind, die jedoch prinzipiell immerhin als ein bedeutungsvoller Bersuch, gewisse Probleme zu lösen, anzusehen sind. Wer sie nicht kennt, kommt nur gar zu oft, ohne es wollen oder zu wissen, auf sie zurück.

Auf diese Beise sind diejenigen Fragen, von deren Beantwortung die eigentliche Entscheidung in betreff einer allgemeinen Beltanschauung abhängt, genügend erörtert, so daß sich jeder wissenschaftlich Gebildete dadurch hinlänglich auf dem Gebiete der Philosophie und der allgemeinen Naturwissenschaft orientieren und ein selbständiges Urteil über die eigentlich entscheidenden Fragen bilden kann."

"Das vorliegende Werk giebt weber eine bogmatische, noch bloß historische Darftellung, sondern ift so angelegt, daß die Geschichte ber Philosophie um die Sauptprobleme bes Dentens, mit benen die Biffenschaft von jeher beschäftigt gewesen ist, gleichsam verteilt erscheint. Die philosophischen Brobleme als solche find also in den Bordergrund gerudt, und an ihnen wird gezeigt, inwiefern und mit welchem Erfolge im Berlaufe der hiftorischen Entwicklung die verschiedenen Denker an beren Lösung gearbeitet haben. Indem der Berfasser durch biese Art ber Darftellung, welche schon durch ihre Reuheit fesselt, ben Blick seiner Lefer immer wieder auf die eigentlichen Grundfragen der Philosophie hinlenkt, ist er nicht nur im Stande, biese recht bemerklich zu machen, sondern zugleich auch den Trieb zu immer neuem Eindringen und Forschen zu weden, welche beiben Amede er benn auch im Auge zu haben ausbrudlich erflart — einmal nämlich benen zu bienen, bie bas vorhandene Material einer allgemeinen Geschichte ber Philosophie tennen lernen wollen, sodann aber auch benen, welche bestrebt find, sich an der eigentlichen Forschung selbständig als Arbeiter zu beteiligen. boppelten Absicht genügt bas vorliegende Buch in vorzüglichem Mage. Runachst zeichnet es sich durch einen klaren, allgemein verständlichen Stil aus, ber zugleich jeboch an wiffenschaftlicher Scharfe nichts gu munichen übrig läßt; es gruppiert ferner feinen Stoff in fo überfichtlicher Weise, daß man sich überall schnell zurechtfindet, was durch ein forgfältiges Regifter am Schluß bes Werkes noch geförbert wirb, endlich weisen zahlreiche Unmerfungen unter bem Text biejenigen, welche einzelnen Bunkten näher treten und weiter nachgeben wollen, auf die neuesten Untersuchungen barüber bin."

(Benaer Literaturgeitung, 1877. Rr. 3.)

### Lehrbuch der Psychologie

vom Standpunkte des Realismus und nach genetischer Methode-

bon

#### Dr. 28. Folkmann Mitter von Folkmar,

f. f. o. ö. Brof. ber Philosophie an der Universität ju Brag.

#### Des Erundriffes der Pfychologie zweite, febr bermehrte Auflage.

1875. 2 Banbe. Breis: 19 Mart.

"Das vorliegende Werk begrüßen wir freudig als die gelungene-Bollendung einer Aufgabe, welcher der Berfasser einen großen Teil seines Lebens gewidmet hat. Die erschöpfende Gründlichkeit, mit der alle Materien behandelt sind, wie die nahezu vollständig zu nennende: Reichhaltigkeit der Literaturangaben machen das Werk zu einem: wahrhaft klassischen Handbuch der psychologischen Wissenschungen (Blätter für literarische unterhaltungen, 1876.)

Dr. Drbal äußert sich barüber: "Staunenswert ift die Fülle des barin verarbeiteten Lehrstoffes. Die Darstellung selbst beruht auf den umfassenbsten Quellenstudien und auf den gründlichsten und vielseitigsten eigenen Beobachtungen, besitzt eine kaum zu übertreffende Klarheit, Zuverlässigsteit und Bollständigkeit. Das Buch ist ein Denkmal deutsicher Forschung und Gelehrsamkeit, eine Fundgrube psychologischen Wissens und Könnens."

3. Durbit in der Zeitschr. d. Böhm. Museums: "Der Eindrud des Bertes ift ein vielseitiger. Das Bert ift eine gewisse Encyklopädie aller maßgebenden Ansichten und Erkenntnisse, die über das Seelenleden discher aufgetaucht sind; mit schönen, ruhigen Borten fügt sich die Belebrung in die Aufmerksamkeit des Lesers, und was ihm im Gedächtnisse zurückleibt, ist kein täuschender Schein dialektischer Geistesfülle, sondern etwas besseres, nämlich: ein gründlicher Einblick in die Geheimnisse und Erscheinungen des eigenen Innern. — Sollen wir unsere Weinung in ein Urteil zusammenfassen, so sei es dahinsautend, daß unter allen deutsichen Schriften, die von der Psychologie handeln, Bolkmann's Werkdasseinige ist, das wir sowohl für Fachstudien wie auch zu Belehrung weiterer Kreise am meisten empsehlen würden."

# Rurze pragmatische Geschichte der Philosophie

pon

Chr. A. Thilo, Oberkonsistorialrath.

Sweite, verbefferte und vermehrte Auflage.

Zwei Teile. 1880 bis 1881. Preis: 14 Mark.

Erfter Teil:

Geschichte der griechischen Philosophie. 1880. 6 M. 75 Pf. 8weiter Teil:

Geschichte der neueren Philosophie. 1881. 7 M. 25 Pf.

Der Bersuch einer kurzen pragmatischen Geschichte ber neueren Philosophie, welcher in dieser Schrift gemacht ist, will sich streng an den eigentlichen und letten Zwed einer solchen Geschichte halten. Dieser Zwed aber besteht weber in biographischen Mitteilungen über die betreffenden Philosophen, noch in litterarischen Notizen über ihre und ihrer Schüler Werte, noch in kultuchistorischen Excursionen über den Einsluß, welchen die philosophischen Systeme auf die allgemeine Bildung der verschiedenen Zeiten ausgeübt, und über die Rückwirkungen, welche sie von dieser Bildung empfangen haben; obwohl dieses Alles ein integrierender Bestandteil einer ausführlichen und vollständigen Geschichte der Philosophie sein mag. Er besteht vielmehr in der Kenntnis und dem Verständnis des Gedankeninhalts der verschiedenen Philosophien und ihres Zusammenhangs unter einander.

Der Berf. hat nun versucht, so kurz als es ohne Schaben für das Berständnis geschehen konnte, und womöglich mit den eigenen Worten der betreffenden Philosophen den aus den Quellen selbständig geschöpften Inhalt ihrer prinzipiellen Ansichten darzustellen. Diese Darstellung aber ist absichtlich sehr einsach gehalten, damit sie auch den Ansängern im philosophischen Studium, für welche sie besonders berechnet ist, verständlich werde. Um aber dieses Berständnis noch mehr zu erleichtern und die Anregung zu eignem Denken zu fördern, hat der Bersasser und die Anregung zu eignem Denken zu fördern, hat der Bersasser es für nötig gehalten, erläuternde Bemerkungen hinzuzussügen, welche natürlich von seinem eignen philosophischen Standpunkte aus geschrieben sind; und dieser gründet sich auf den Realismus Herbarts. Es ist jedoch genügende Borsorge dasür getrossen, diese kürzeren oder längeren Bemerkungen von der eigentlichen Geschichtsdarstellung deutlich zu sondern, und der Treue und Objektivität dieser lepteren keinen Eintrag zu thun.

"Litterarisches Centralblatt" Rr. 43 1874: Borliegendes Buch ist nun bas Wert eines entschiedenen Angangers Herbarts, und wir erhalten so den erfreulichen Beleg bafür, daß auch von bieser Seite

bie geschichtliche Behanblung ber Philosophie mehr und mehr gewürdigt wird. Diese neu erschienene Geschichte will nun eine pragmatische sein, sie will also nicht nur "den Gedankeninhalt ber verschiedenen Philosophien" zum Berständnis bringen, sondern namentsich auch den Zusammenhang der Systeme unter einander klar machen, und wir können nicht anders sagen, als daß dieser Zwed des Werkes im Ganzen erreicht ist. Es wird eine verhältnismäßig objektive und einsach gehaltene Darstellung der einzelnen Lehren gegeben, die sich der möglichsten Treue besteißigt und häusig die eigenen Worte der Philosophen gebraucht. Der Ausammenhang wird gut dargelegt, und hierbei ist manches Interessante zu sinden, z. B. die Bemerkungen (S. 152), daß Leibnitz schon vielsach Kants Ding an sich, der Subjektivität von Kaum und Zeit, der Ansicht von der Kausalität, der Lehre von der Freiheit bei demselben Philosophen, ja der ganzen Fichteschen Philosophen, ja der ganzen Fichteschen Philosophen, um das Verständnis zu erseichtern und die Anregung zu eigenem Denken zu geben, noch erkäuternde Bemerkungen hinzugefügt, in denen der Vers. seinen philosophischen Standpunkt klar zu erkennen giebt."

"Die leitenden Gesichtspunkte der Behandlung stellt der Berf. zu Anfang aus: "Die Geschichte der Philosophie ist eine an sich selbst zwar empirriche Wissenschaft, hat aber den Zweck, dem spekulativen Interesse zu dienen." Gegen diesen Sat werden Einwände sachlicher und prinzipieller Natur schwerlich erhoben werden können; nur giebt die Durchsscheuer Vatur schwerlich erhoben werden können; nur giebt die Durchsschung des letztern Grundsasse der Kritik gewöhnlich Veranlassung zu dem Tadel, daß die Geschichte vor der Tendenz zu sehr in den Hintersgrund trete, auch wohl, daß die Darstellung tendenziöß gesärbt sei oder von der historischen Wahrheit abweiche. Dem letztern Tadel dürsten nun auch einzelne Partien des vorliegenden Werk unterliegen; doch fällt dies wenig ins Gewicht gegenüber den großen Vorzügen einer sehr klaren, präzisen Darstellung und der bei aller Schärfe maßvollen kritischen Beleuchtung der philosophischen Lehren, wodurch das Buch als vorzüglich geeignet zur Einführung in die Philosophie erscheint.

(Blatter für literarifche Unterhaltungen. 1876.)

"Zeitschrift für öfterreich. Gymnasien" 1877. "Der Inhalt dieses sehr instruktiven, vorzugsweise für die studierende Jugend und für Ansänger im philosophischen Studium bestimmten Werkes ist aus den Quellen selbständig geschöpft: die Darstellung desselben zeichnet sich mit Umgehung alles überstüssigen durch die thunlichste Einsachheit und Alarheit aus, und ist außerdem zur Erleichterung des Verständnisses und Anregung zu eigenem Denken mit erläuternden Bemerkungen versehen, welche vom Perbartschen Standpunkte aus geschrieben sind, doch ist genügende Vorsorge dafür getroffen worden, daß die erwähnten Erstäuterungen von der eigentlichen Geschichtsdarstellung gesondert sind, weshalb sie der Treue und Objektivität dieser letzteren nicht den geringsten Eintrag zu thun vermögen.

Der "Jahresbericht über die Fortschritte der klassischen Altertumswissenschaft" von E. Bursian nennt das Werk in einer im Jahrgang 1876 enthaltenen Beurteilung des ersten Teiles "eine Darstellung, die, zumal so schicht, lichtvoll und lebendig gesschrieben von einem so scharssinnigen und unterrichteten Manne, ihre volle Berechtigung und Bedeutung hat, die als eine vielseitig verdienstliche, anregende und dankenswerte Arbeit betrachtet werden muß."

## Elemente der Psychologie.

Bon

Ludwig Ballauff, konrefter an ber Mealidule ju Barel.

1877. Breis: 2 Mart 50 Bf.

"Der Berfaffer, ein Anhanger ber Berbartijden Bhilofophie, bat fich eine anerfennenswerte Gelbständigleit bes Dentens bewahrt, bie ibn befähigt, neben ben Borgugen ber Berbartifden Binchologie auch beren ichmache Seiten nicht ju überfeben. Seine Schrift zeichnet fich burch eine forrette und flare Sprache aus, Die Darftellung balt fich immer ftreng an die Sache felbft, ohne ben Lefer burch unnuge Seitenbewegungen ober burch Bolemit gegen Andere ju ftoren, und lagt ben aufmertfamen Lefer balb ertennen, bag ber Berfaffer an ein grundliches Rachbenten und an Borficht im Folgern und Behaupten gewöhnt ift. Diefe Gigenichaften ber Schrift, Die fomit unftreitig gu ben befferen pfpcologifden Arbeiten folder Urt aus ber Berbartifden Schule gebort, laffen ermarten, baß ber Berfaffer feine Abficht erreichen wirb, einerfeits namlich ben Lefer zu einer noch tiefer gebenben Beichaftigung mit ber Bipcologie ju befähigen, und andrerfeits namentlich Lehrer, auch folche in ber Bolfeichule, in allgemein verftandlicher, grundlicher und gum Gelbftbeobachten wie eigenem Nachdenten anleitender Beife mit ben Sauptftuden ber Bipchologie befannt ju machen."

(Benaer Literaturgeitung, 1576, Rr. 45.)

"Deutiche Blätter für erziehenden Unterricht" 1877. Dr. 5..... "Wenn wir noch jagen, daß die Darstellung des Berf. bei aller Strenge der Beweissührung anschaulich und erschöpfend ift, so dürste wohl zur Empschlung des trefflichen Buches nichts mehr erfordert werden. Der wegen ihrer angeblichen Dunkelheit und Schwierigsteit immer noch da und dort ängstlich vermiedenen herbartschen Psychologie ist durch Ballauss Buch ein bequemer Zugang geebnet. Möge es in die hände sehr Bieler kommen und unseren Berufsgenossen auf dem ganzen Felbe der Erziehung aufs wärmste empsohlen sein."

